

طازلع فيطفظ يريس لاجور v35<u>0</u>/-احرنك نظامى ول بيل كرا يى

Ф







صغينمبر عنوان كفتار مترجم 13 نا شرکی طرف سے 15

- صوفیاء کے بارے میں علماء کا فرمان اور صوفیاء کہنے کی وجہ 21 بر بہاریتہ
- حضرت ممر دیکھنڑ کی زبان سے سچائی تکلی تھی
- اویس قرفی دی دوج نے حضرت هرم کی روح کو پہچان کیا 26
- ستر ہزارامتی بغیر حساب جنت میں 26
- حضرت بندار بن حسين رئانتز (م ٩٣ ٩٠) كى نظر من 'صوفى' ٢

| 28  | حضرت ابوعلى رود بارى مذانعة كي نظريس                 |            |  |
|-----|------------------------------------------------------|------------|--|
| 28  | حضرت سهل بن عبداللد تسترى طي في نظر مي               | •          |  |
| 28  | حضرت ابوالحسن تورى دلائتية كى تظرمين                 |            |  |
| 28  | حضرت جنيد دليلتنه كي نظر مي                          |            |  |
| 32  | موفی مردوں کے بارے میں                               | _ <b>r</b> |  |
| 32  | اسائے گرامی بیریں                                    |            |  |
| 33  | خراسان ادرجبل كصوفياء                                |            |  |
| 34  | ووصوفیاءجنہوں نے علوم اشارہ کی کتابیں اور رسالے لکھے | <u>i</u> m |  |
| 34  | اسماء مرامى                                          |            |  |
|     | <b>Click For More Books</b>                          |            |  |
| htt | ps://archive.org/details/@zohaibha                   | sanattari  |  |

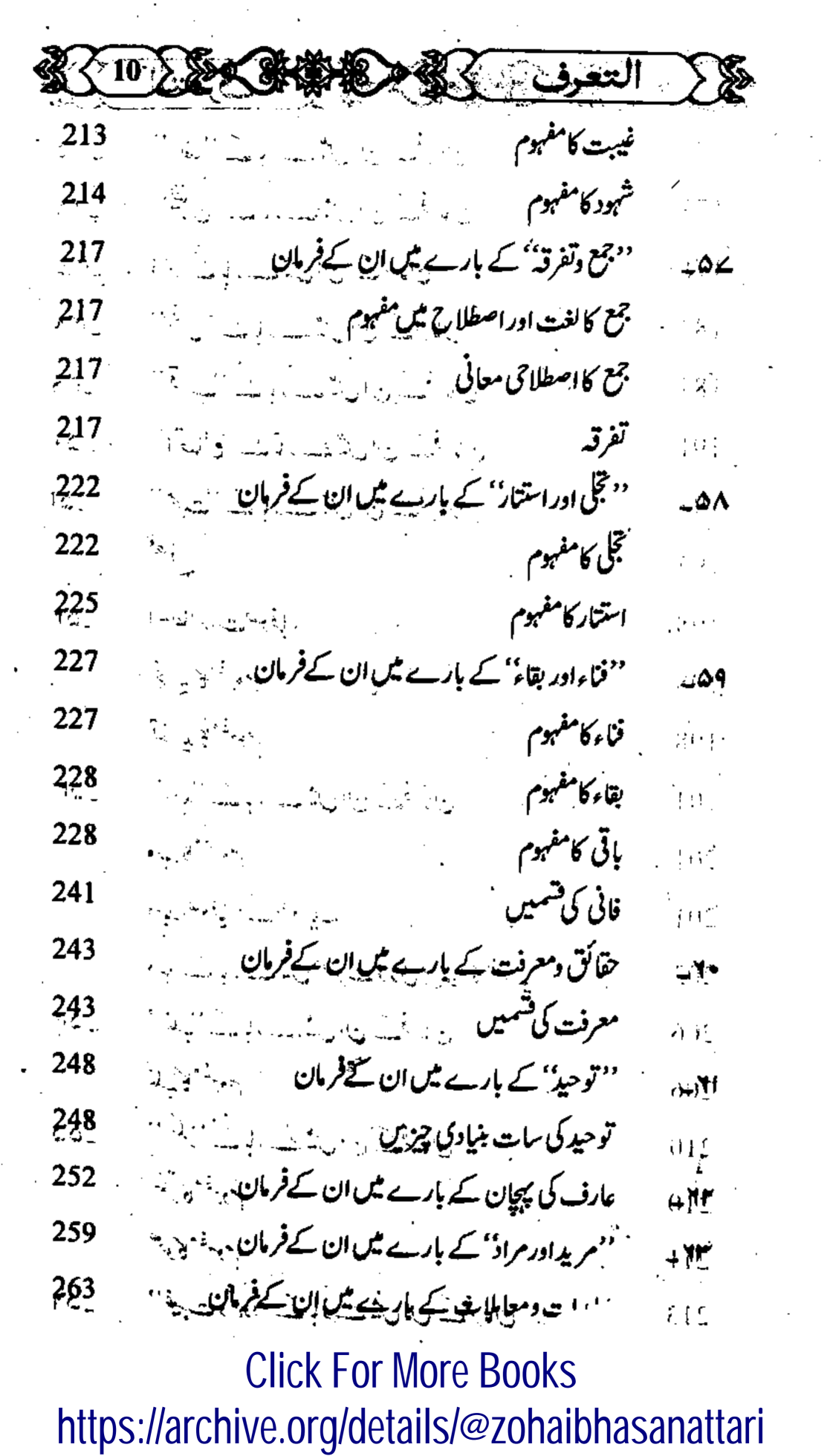
https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف التعرف المعري الم K (~ 6 وہ صوفیاء جنہوں نے باہمی برتاؤ کے بارے میں کتابیں کلھیں 35 اساءگرامی 35 توحید کے بارے میں صوفیاء کے داشتے ارشادات 36 ۵\_ وہ صفات الہیہ کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟ 39 ۲\_ التدكے ہميشہ ہے خالق ہونے کے بارے میں ان کا اختلاف 44 44 يبلاطقه 45 دوسرا طبقه اللہ کے ناموں کے بارے میں ان کا اختلاف 47 ۸. صوفیاء قرآن کے بارے میں کیا کتے ہیں 48 \_9 الله كى كلام ميں أن كا اختلاف بد ب كدريد اصل مي ب كيا؟ 49 \_1+ اللد کی زیارت کے بارے میں ان کاعقیدہ 53 \_11 53 زيارت البيه عقلا جائز ادرقر آن وحديث كالجاظ سي يعنى ب د نیا میں آنکھوں اور دلوں سے اسے دیکھنا نامکن ہے 55 كيارسول الله يشيئ في أين أين زب كود يكما تعا، صوفياء كا اختلاف 57 59 تقتریرادرکاموں کوخود پیدا کرتے کے بارے میں صوفیاء کاعقبر جسمانی طاقت کے بارے میں ان کے فرمات 64 سى كومجبوركر في متعلق صوفياء كما سيت بي ؟ 68 .14 زیادہ بہتر کام کے بارے میں صوفیاء کے قرمان مخلوق کومتیں دینا صرف فضل کی بناء پر ہے 72 73 التدير تواب وعذاب دينالازم سي ר 73 سب اہل زمین وآ سمان کوعذاب دیے کربھی اللہ ظالم نہ کہلا

اللد کے کسی کام کا کوئی سبب تمیں ہوتا <u>,7</u>3 وعدہ اور دعید کے بارے میں صوفیاء کے فرمان ,77 4ابہ شفاعت کے بارے میں صوفیاء کے فرمان **8**2 \_1A **بل مراط کا اقرار** المراجع ا 83 · • . • ; صوفياء ميزان كومان جي 83.  $(\{v_i\})$ اللدذرة بحرايمان والے كوتھى جنم سے نكال لے كا 84 011 عام مومنوں کے بارے میں ان کا عقیدہ 🔪 84 112 ( بچوں کے بارے میں ان کے فرمان 87 ;+19 جوان ہونے والے لوگوں کو اللہ بنے کیا کیا تھم دے رکھے ہیں؟ <u>89</u> <u>+ľ</u>† اللہ کی پیچان کے بارے میں ان کے قرمان 94 االبر **معرفت کی قسمیں** اور ایر ایک ایک میں ایک ا <u>95</u> 14-1 خودمعرفت کے بارے میں صوفیاء کا اختلاف 102 - 11 روح کے بارے میں صوفیاء کے قرمان 105 цŢГ فرشتوں ادررسولوں کے بارے میں صوفیاء کے فرمان 108 ÷rr انبياء ينتج بشرب الضل بي 110 14.1 انبیاء نیت کی تغرشوں کے بارے میں صوفیاء کے فرمان 112 **#59** اولیاء کی ترامتوں کے بارے میں صوفیاء کے فرمان 115 -51 نبوت كاسب مجمز وتبيس 116 201 ولايت كي دوشمين بيني في المناسبة المسادين من المناسبة 120 664 ایمان کے بارے میں ان کے فرمان ، 128 +\*4 کاایکان گھٹا بڑھتا ہے؟ 129 173

| 8   | التعرف المجاهمي                               |                |
|-----|-----------------------------------------------|----------------|
| 132 | ایمان کی حقیقوں کے بارے میں صوفیاء کے فرمان   | _ <b>L</b> YA  |
| 135 | شریعت کے مذہبوں کے بارے میں صوفیاء کے فرمان   | _٣٩            |
| 137 | کاروباروں کے بارے میں فرمان                   |                |
| 139 | صوفیاء کے وہ علوم جنہیں وہ علوم حال کہتے ہیں  | . <b>_</b> 1"1 |
| 140 | علم حكمت                                      |                |
| 140 | علم معرفت                                     |                |
| 140 | علم اشاره اور وجدتسميه                        |                |
| 143 | تصوف کے خاص الفاظ اور ان کی وجہ               |                |
| 146 | <b>م</b> وفیاء کے ہاں تصوف کیا چیز ہے؟        | _٣٢            |
| 148 | دلوں کے کھٹلے کی وضاحت                        | _~~            |
| 149 | · · تصوف ' اور اللہ کے حقوق کی ادا لیگی       | ٣٣             |
| 153 | '' توبہ' کے بارے میں ان <i>کے فر</i> مان      | _۳۵            |
| 155 | ''زہد'' کے بارے میں ان کے فرمان               | _#"Y           |
| 157 | ''صبر'' کے بارے میں ان کے فرمان               | _#4            |
| 160 | ''فقر'' کے بارے میں ان کے فرمان               | _#^            |
| 164 | ''عاجزی'' کے بارے میں ان کے فرمان             | _1~9           |
| 165 | '' <sup>ن</sup> خوف'' کے بارے میں ان کے فرمان | _1**           |
| 167 | ، '' تقویٰ' کے بارے میں ان کے قرمان           | _ <b>m</b> i   |
| 169 | ''اخلاص'' کے بارے میں ان کے فرمان             |                |
| 171 | ·· شکر'' کے بارے میں ان کے قرمان              | _~~            |
| 173 | · ' توکل' کے بارے میں ان کے فرمان             | _~~            |

| <u>\$</u> | التعرف المجاهد                     |              |
|-----------|------------------------------------|--------------|
| 175       | ''رضا'' کے بارے میں ان کے فرمان    | ۵۳۱          |
| 177       | ''یقین' کے بارے میں ان کے فرمان    | _r**         |
| 178       | ذکر کے بارے میں ان کے فرمان        | _~~          |
| 184       | ''انس' کے بارے میں ان کے فرمان     | _r^A         |
| 187       | '' قرب' کے بارے میں ان کے فرمان    | _1119        |
| 191       | ''اتصبال'' کے بارے میں ان کے فرمان | _ <b>۵</b> + |
| 193       | ''محبت'' کے بارے میں ان کے فرمان   | _01          |
| 197       | قصل .                              |              |
| 198       | اصطلاحات صوفياء                    | _01          |
| 198       | تتجريد كامفهوم                     |              |
| 198       | تفريد كامفهوم                      |              |
| 201       | ''وجد''کے پارے میں ان کے فرمان     | _0٣          |

وجد كامقهوم ٠ 201 وجد، صوفياء \_ يزديك 201 وجد کے بارے میں حضرت نوری طاقینہ کا نظریہ 202 "نلب" کے بارے میں ان کے قرمان 206 \_0r غليدكامغهوم 206 "سکز کے پارے میں ان کے فرمان \_00 210 سكركامغهوم 210 محوكامغهوم 211 ''غیبت دشہوڈ' کے بارے میں ان کے فرمان - 213 -01



| http         | s://ataunnabi.blogspot.c                               | com/         |
|--------------|--------------------------------------------------------|--------------|
|              | التعرف المحج المحج ال                                  |              |
| 270          | لوكوں كوتعليم دين اور اللدى طرف بلات كيلي ان كرمان     | _10          |
| 275          | پر ہیز گاری اور مجاہدوں کے بارے میں ان کے فرمان        | -            |
| 277          | رضا وتسليم كانمونه                                     |              |
| <b>280</b> · | صوفياء يرالله كي مهربانيان ادرانهي غائبانه طور يرتنبيه | _14          |
| 283          | اللد كى طرف ي صوفياء كودلول مي تنبيه                   | _YA          |
| 286          | صُوفیاء کوالند کا دلوں کے ذریعے چو کنا کرتا            | _ 19         |
| 287          | التدكى طرف سے صوفياء كوخواب دغيرہ ميں خبر دار كرنا     | -42          |
| 290          | صوفیاء پرغیرت کھانے کے لئے اللہ کاان پر بے بہا کرم     | بەر<br>12-   |
| <b>293</b>   | صوفياء کی مشکلات میں اللہ کی ان پر مہر بانیاں          | _ <b>∠</b> r |
| 295          | موت اور بعد دالے دقت میں صوفیاء پر اللہ کی مہر بانیاں  | _2٣          |
| 299          | خود صوفیاء کے ساتھ پیش آنے والے حالات                  | -41          |
| ·· 301       | ساع کے بارے میں                                        | 246          |
|              | • • • ·                                                |              |

•\_\_\_\_

.

\*\*\*\*



گفت ارمت حرب م

ہر مسلمان اپنی اخرومی نجات کیلئے نمازیں پڑھتا، جج وعمرے کرتا، زکو ۃ دیتا اور ردزے رکھتا رہتا اور اس کے علاوہ صدقہ خیرات، ہدردی، غمگساری، تعلیم و تدریس، تصنيف وتاليف وغيره بے شار صالح اعمال كرتا جاتا ہے ليكن ان كى قبوليت اور نجات ، اخروی کا اصل داردمدار چند بنیادی عقائد پر ہوتا ہے اور بصورت دیگرتمام عبادات اور صالح اعمال اکارت جاتے ہیں۔ عقید ے کاتعلق دل سے ہوتا ہے انسان اس کی بناء پر مومن بنا اور لَيَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا

کا مخاطب بن سکتا ہے لیکن اگر اس کے ذبن میں بیہ بات سا چکی ہو کہ نیک اعمال کو بنیادی حیثیت حاصل ہے تو پھر کافر ومشرک لوگ بھی نجات کے دعویدار بن سکتے بیں کیونکہ نیک کاموں میں ان کا دخل بھی مُسلَم ہے۔ عقیدہ جات کے بارے میں علاء اہل سنت نے مستقل کتا یوں کے علادہ ذیلی طور پر بھی مضامین لکھے ہیں اور اس سلسلے میں کوئی کمر الحان بیں رکھی مگر حضرات صوفیاء کرام بیدید نے این پاک نفسی اور طینت طیبہ کی بناء انہی عقائد کو نہایت شت طریق سے بیان کیا ہے جو دلوں کو جلاء بخشا اور باغ باغ کر دیتا ہے زیر نظر کتاب 'التعرف لمذہب اھل التصوف ''اس سلسلے کی بہترین سی ہے ہے زیر نظر کتاب 'التعرف مؤلف کتاب تاج الاسلام حضرت علامہ ایو کر میں احاق بخاری کلابازی

التعرف ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ میں در میں چھی صدی ہجری کے تامور صوفی عالم ہیں۔ ان کا دور تصوف کے عروج میں تسلیم شدہ ہے اور خود مؤلف کے رابطے دور کے زبردست صوفیاء سے رہے ہیں جن کے ساتھ ان کی زندگی گزری اور وہ این سے اس سلسلے میں سوالات کرتے رہے، ان کے رموز و اشارات شمی واقفیت حاصل کی اور آخر کارساری کاوشوں کے حاصل کے طور یرا بنی به مسلمه تالیف پیش کی۔ پیش نظر تالیف نہایت ادق اور مشکل ہے لیکن صوفیاء کی اس سلسلے کی کتب میں اولیت کا درجہ رکھتی ہے، اس میں انہوں نے نہایت اہم صوفیائی عقائد کو واشگاف کیا ہے اور پھر ان کے اختلافات کا ذکر بھی کر دیا ہے تاہم ان کے باہمی اختلافات میں عظمت کا دامن چھوٹے ہیں یایا ہے۔ خدائے برتر و بزرگ کی توقیق سے اس اہم ترین تالیف کا ترجمہ پیش ہے۔ میں نے اپنی ساط علمی کے مطابق آسان ترین الفاظ میں اس کی ترجمانی کی ہے۔ میں بشری خامیوں سے مبرانہیں جس پر کمی بیشی کی صورت میں ذمہ داری قبول کرتے ہوئے

ابنے بادقار اہل علم بھائیوں سے اصلاحی مشوروں پر شکر گزار ہوں کا کیونگہ کمی بھی علمی کام میں کوتا بی خارج از امکان نہیں ہوا کرتی۔ ابنی کوتا ہوں پر اللہ تعالیٰ سے عفو و A state of the second seco در كرركا اميدوار جول-مادم علماء المن سنت م شاهجمة چشتی انصاری خوش نویس از خدام شیخ الاسلام حضرت خواجه محر آلدین سیالوی المراجعة الم 124 مور 2012 - روز مرم ال 0321 - 0312 6577473 0492772040 **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



نابشر کی طب رف سے

عرصہ سے بیہ بات ذہن میں گردش کرتی رہی ہے کہ اردو میں عقائد پر کوئی مستقل اور تفصیلی کتاب پیش کرنی چاہئے بالآخر علامہ کلاباذی م مشیر کی کتاب المتعوف پرنظر پڑی اور پیندیدگی کے پیش نظر اشاعت کا شوق پیدا ہوا چنانچہ ایک سادہ طبع خادم دین شاہ محمد چشتی سے رابطہ کیا جنہوں نے ڈرتے ڈرتے ترجمہ کی حامی بھر لی اور بفضلہ تعالی چند دنوں میں ترجمہ کر دیا ہے جسے ہم آپ کی خدمت میں پیش کرتے ہوئے ً پرمسرت <del>ب</del>یں۔ ہماری پوری کوشش ہوتی ہے کہ اپنی نشریات کو اچھے سے اچھا معیار دے تکیس

تا کہ اغلاط کی موجود کی کے باعث قارتین کا ذہن پریشان نہ ہو سکے چنانچہ اس سلسلے میں ہمیں ملک کے طول وعرض سے حوصلہ افزائی کے ساتھ ساتھ مبار کبادی کے فون آتے رہے جن پرہم ان کرم فرماؤں کے شکر گزار ہیں۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ جمیں ایسے عقائد اپنانے کی توفیق عطافر مائے۔

صحت مند اور تحقیق کتب کا نشریاتی اداره محمصن فقري وبرادران

اداره پيغام القرآن، أردو بازار، لا بور

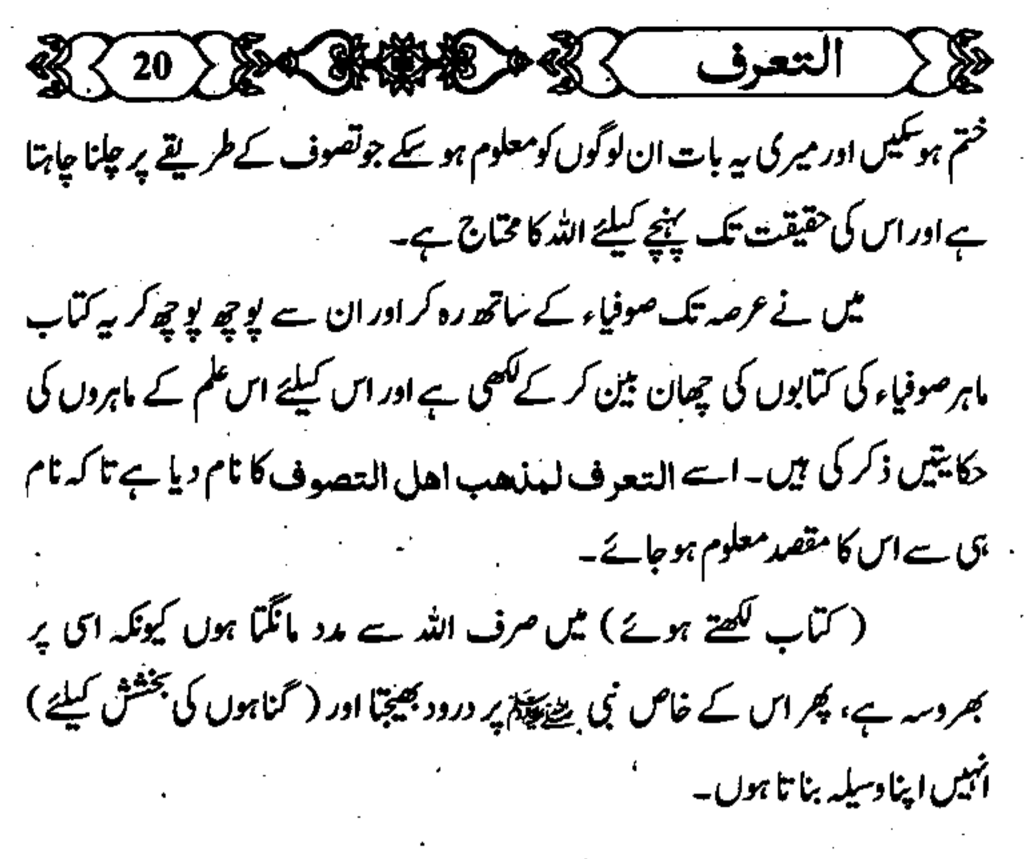


بسم الله الرجن الرحيم

ہر متم کی تعریف صرف ای ذات کی ہوسکتی ہے جو بہت بڑا ہونے کی بناء پر د یکھنے میں نہیں آ سکتا، اپنی عزت وعظمت کی وجہ سے سمجھ میں نہیں آ سکتا، وہ ایسے وجود والا ہے کہ کی مخلوق کا وجود اس جیسانہیں، وہ ایس خاص خوبیاں رکھتا ہے جو پیدا ہونے والی کسی شے میں نہیں ہیں، وہ ایسا پہلا ہے کہ جس سے پہلے پچھ بھی نہ تھا اور ایسا آخری ہے کہ اس نے بعد کوئی نہ رہے گا، وہ کسی کی خوبی میں کسی سے ملتا جلتانہیں، نہ کوئی اس کا مقابلہ کر سکتا ہے اور نہ کسی کی شکل اس سے ماسکتی ہے، اس نے اپنے آپ کو یکتا اور اکیلا بتانے کیلیے مخلوق کیلیے کمی علامتیں اور نشانیاں بنارکھی ہیں اور اس کے دلی اسے اس کے ناموں، راز دارانہ چیزوں اور خاص خوبیوں کی وجہ سے پیچانتے ہیں، وہ ان کے دلوں کے خیالات کواپنے قریب رکھتا اور انہیں اپنے آپ میں مکن رکھتا ہے، اپنی خاص مہر بانی سے انہیں دیکھتا ہے ادر اپنے سوائس اور کی طرف متوجہ نہیں کرنے دیتا، اس نے ان کے دلوں کو اپنی مرضی کرنے جیسی برائی سے بچار کھا ہے، وہ ان کے طور طریقوں کولو گوں کے غلط طور طریقوں جیسا ہونے نہیں دیتا، ان میں سے جسے چاہتا ہے رسول بنالیتا ہے، ا پن مرض سے کسی تک اپنا پیغام (وتی) پہنچا تا اور اسے لوگوں کو سمجھانے کا تھم دیتا ہے، اس نے ایسے خاص لوگوں پر وہ کتابیں اتاریں جن میں پچھ کام کرنے کے ظلم دیئے اور سچھ کے کرنے سے ردکا ہے چر تھم مانے دالوں کو جنت کا دعدہ دیا اور بے فرمانوں کو (دوزخ کی) د ممکیاں دی ہیں بر محض کوان کی خوبیاں بتار کمی ہیں ان کے مرتبے ایے بتائے ہیں کہ کسی بھی مرتبہ دالے کی تجھ میں نہیں آ سکتے ، حضرت محمہ مضافِظَة کوان کے آخر

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهك المحالي المعرف میں بھیجا اور حکم فرمایا کہ انہیں دل سے مانو اور اسلام لے آؤجس سے معلوم ہوا کہ ان کا دین (شریعت) سب سے بڑھ کر ہےاوران کے مانے والے (امک<sup>ت</sup>) سب سے بہتر ہیں، نہ تو ان کی شریعت بدلے گی اور نہ ہی ان کی امت کے بعد کوئی اور امت ہی آ سکے کی، ان میں اس نے صاف دل والے، ایتھ کاموں والے، یا ک طبیعتوں والے اور نیک کام کرنے والے ایسے لوگ بنائے جنہیں اللہ نے پہلے بی سے اچھا فرما رکھا کے، اپنے سے ڈرنا ان کی طبیعتوں میں پیدا کر رکھا ہے اور آہیں دنیا سے دور کر رکھا ہے جس کی وجہ سے وہ پڑھنے پڑھانے کے گرجانتے ہیں جن کی بنیاد پر دوسروں سے ان کے برتادُ اچھے ہوتے ہیں تو گویا انہیں (اللہ کی طرف سے) اترتے رہنے دالے علم ملتے ہیں، ان کے دلوں میں کھوٹ نہیں ہوتا تو ان کے دلوں میں آنے والی بات تھی ہوتی ہے، وہ یح راہوں پر ڈٹے ہوتے ہیں، سوجھ بوجھ درست ہوتی ہے ہرایک انہیں پہچانہا ہے وہ اللہ سے بچھتے اور اس کی طرف توجہ رکھتے ہیں، اس کے سواکس سے غرض نہیں رکھتے، ان بے علم وحمل کی روشنی رکادتوں کے بادجود دور تک پہنچتی ہے، نگا ہیں غرش کے چوفیرے گھوتی ہیں لہٰذا وہ روحانی جسم ہیں، زمین نمیں رہ کر آسانی ہیں بخلوق میں رہ کر الله دالے ہیں، ہر چیز کو چپ چاپ دیکھتے ہیں، دکھائی نہ دیتے ہوئے بھی ہر جگہ ہوتے ہیں، پھٹے پرانے کپڑوں میں چھے بادشاہ ہیں،قبیلوں میں رہ کربھی پردیسی ہیں،مرتبوں والے ہیں، راہ دکھانے والے نور ہیں، ان کے کان غور سے سنتے اور دل کے صاف ہیں، ہرایک ان کی خوبیوں سے داقف نہیں، دہ ستھری ادر کھری ہیں، چیکتی دکمتی ہیں، اللہ کی مخلوق میں امانت اور چنے ہوئے ہیں، اس کے ٹی سے پہلے کہاں اللہ کی بدایت پر چلنے والے اور اس کے پیٹے ہوئے (نبی) کے پاس کم سم رہنے والے میں ، ان کی زندگی کے دوران صفہ دالے تھے اور ان کے دصال کے بعد امت کے بہترین لوگ بنے ، ان میں سے پہلا دوسرے کو اور اگلا پچچلوں کو زبانی کی بجائے اپنے عمل سے مجماً تا رہا ہے

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كالأه الشكر 19 لیکن پھر اس (تصوف) میں دلچین کم ہو گنی اور اسے حاصل کرنے میں کوتا بن ہوئی تو (صوفی کے) حال پر چہ میگوئیاں ہونے لکیں، وہ کتابوں اور رسالوں میں رہ گیا، ان کے معانی تصوف والے آسانی سے تجھ سکتے ہیں کیونکہ ان کے دلوں میں بڑی تنجائش ہوتی ہے اور آخر کاروہ معانی بھی نہ رہا اور صرف ان کا نام رہ گیا، حقیقت حیصی گئی اور صرف لکھا رہ گیا، تحقیق بناوتی ہوئی اور تصوف کو سچ مانتا قن بن گیا، (تصوف کا) دعویٰ وہ بر نے لیکے جن کے پاس علم نہ تھا اور جو اس کی خوبیوں سے تاواقف شکے، زبان سے اقرار کرنے والوں نے اپنے عمل سے اسے بگاڑ دیا، تھلم کھلا بیان کرنے والوں نے اس کی سچائی کو چھیا دیا اور اس میں وہ چیزیں شامل کر دیں جن کا اس سے تعلق نہ تھا جس کی وجہ سے سچا تصوف غلط ہو گیا اور انہوں نے اس کاعلم رکھنے والوں کو جاہل بنا دیا چنانچہ پیارے اس کی حقیقت تک پہنچنے والے تنہا رہ گئے اور اسے بیان کرنے والے مارے شرم کے خاموش ہو گئے جس کی وجہ نے دل نفرت کرنے لگے اور طبیعتیں اس سے بہٹ کئیں چنانچہ کم بھی ختم ہوا،علم والے بھی نہ رہے ادر اسے بیان کرنا اور اپنانا ختم ہو گیا جس کا اثریہ ہوا کہ جاہل اس کے عالم بن کٹے اور عالم ذلیل ہو کررہ گئے ہدوہ حالات تصحبن کی وجہ سے میرے دل میں خیال آیا کہ میں اپنی اس ستاب میں صوفیاء کے طریقوں کی خوبیاں بتا دوں تو میں ان کی طرف سے اللہ کی توحید ومفات کے ساتھ ساتھ ان سے ملتے جلتے وہ مسئلے بتارہا ہوں جن میں صرف ان لوگوں کوشبہ پڑسکتا ہے جوان کے مذہبوں سے واقف نہیں اور ان کے مشائخ کے خدمتگارنہیں اور جہاں تک ممکن ہوا میں نے علم کے ذریع اس تصوف کی وضاحت کی ہے، اس کی خوبی کو واضح طور پر بتایا ہے تا کہ اسے وہ لوگ سمجھ سکیں جو ان لوگوں کے اشارے نہیں سمجصتے اور اسے وہ لوگ بھی حاصل کرلیں جنہیں ان کا لکھا ہوانہیں ملتا اور اس کے ساتھ ساتھان کے بارے میں کی جانے والی جھوٹی موضی اور جاہلوں کی تو ر مرور کر بنائی با تیں



ولاحول ولاقوة الابالله العلى العظيم

\*\*\*\*



يہلاباب:

صوفياء کے بارے میں علماء کا فرمان

اور صوفياء کہنے کی وجہ

بہت سارے صوفی فرماتے ہیں کہ صوفیاء کے دلوں کی صفاقی اور ستھری یا دوں O کی وجہ سے انہیں صوفی کہا جاتا ہے۔ حضرت بشر بن حارث طلطنۂ (م سر ۲۳ھ) کے مطابق صوفی وہ شخص ہوتا ہے О جس کا دل اللہ کیلئے ہر کوتا ہی سے پاک ہو۔ ایک اور صوفی کہتے ہیں صوفی وہ ہوتا ہے جس کا اللہ سے برتا دُ ایسا صاف سقرا ہوکہ جس کی بناء پراہے اللہ کی طرف سے اچھی عزت کے۔ سی کھ صوفیاء کے مطابق انہیں صوفیاء کہنے کی دجہ یہ ہے کہ وہ اللہ سے تعلق رکھے، 0 ای کی طرف توجہ رکھنے اور دلی طور پر اللہ کے سامنے ہونے کے موقع پر پہلی صف میں کھڑے ہوں تھے۔ ستجمه اور صوفياء فرمات بین انہیں صوفیاء کہنے کی وجہ سے سے کہ وہ رسول اللہ Ο یک ایک ہوتے ہیں۔ پیل کا ایک ہوتے ہیں۔ ایک اور کردہ کہتا ہے کہ وہ اونی لباس پینے کی وجہ سے صوفی کہلاتے ہیں۔ . 0 رہا صفہ اور صوف سے ان کا تعلق تو اس کی وجہ بیہ ہے کہ تعلق بتانے والے نے ان کی ظاہری حالت دیکھ کر ان سے ان کا تعلق بتایا ہے کیونکہ سے ایسے لوگ بی **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



والوں میں ہوں ہے۔ پھر چونکہ کسی چیز کے مالک نہیں ہوتے تو انہیں نقراء کہا جاتا ہے چنا نچہ کس صوفی سے پوچھا گیا کہ صوفی کون ہوتا ہے؟ تو اس نے کہا کہ جو خود کسی چیز کا مالک نہ ہو اور نہ ہی اس کا کوئی مالک ہو لیعنی لائلے اسے اپناغلام نہ بتائے۔ ایک اور صوفی کے مطابق وہ ایسا محفص ہوتا ہے جو کسی چیز کا مالک نہ ہو اور اگر مالک ہوجائے تو اے خرچ کر دے۔ وہ نفس کے مزہ کیلئے ایسا لباس نہیں پہنچ سے جو ہاتھ لگانے میں ملائم اور دیکھنے میں اچھا معلوم ہو بلکہ وہ تو اے شرمگاہ ڈھانے کہ کیلے پہنچ ہیں بلکہ بالوں سے بتا ہے۔

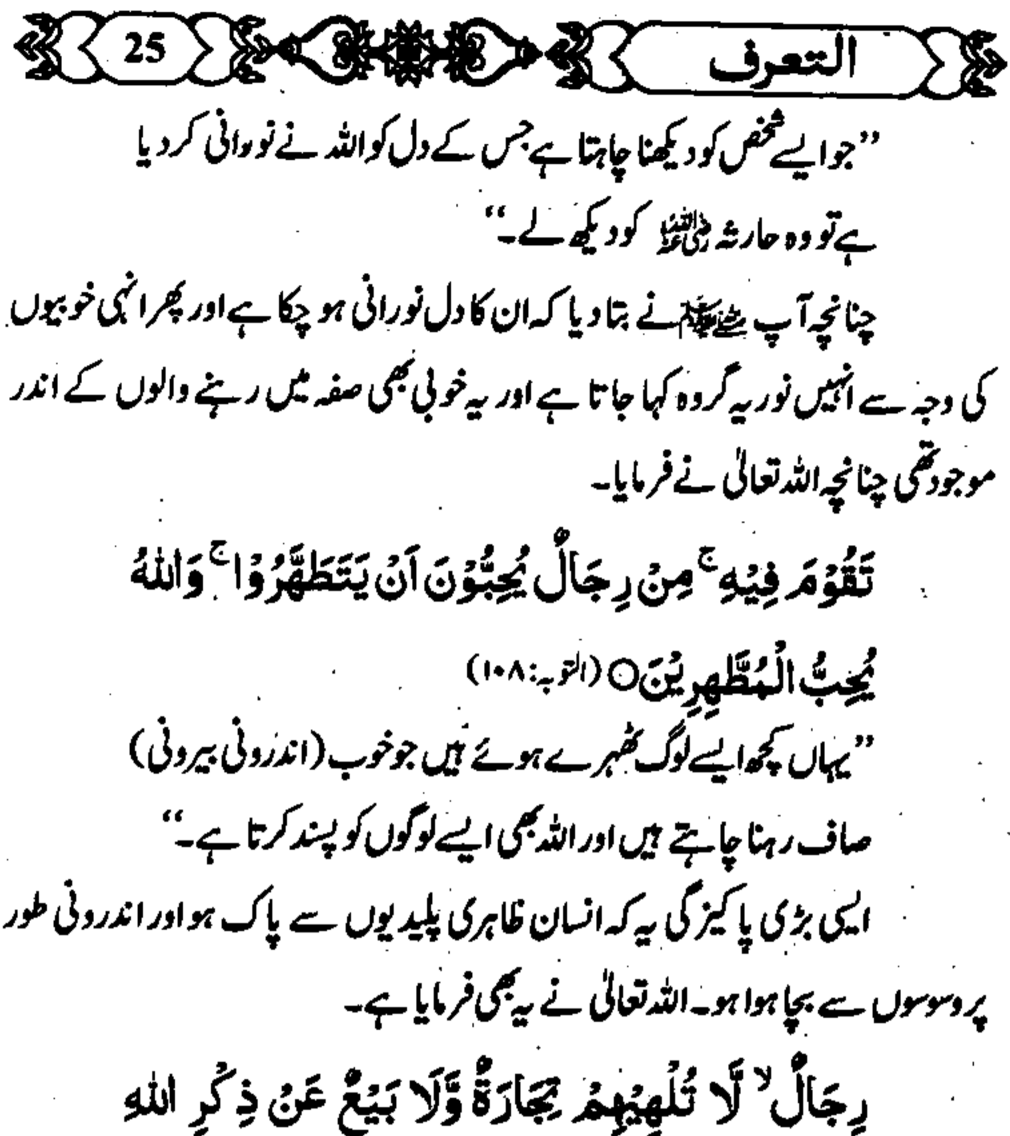


ے ایے ستر نبیوں کا گز رہوا تھا جن کے تن پر کپڑوں کی بجائے صرف گودڑی ہوتی تھی۔ حضرت حسن بصری دائلہ: (منامی) بتاتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیائلا بالوں سے تیار کیا ہوا لباس پہنا کرتے، ورختوں کے پتے کھا لیتے اور رات وہاں گز ارتے جہاں شام ہوجاتی۔ حضرت ایو موٹی دلائلہ: بتاتے ہیں کہ نبی کریم میلیو کودڑی پہن لیتے، کد صح کی سواری کر لیتے اور کمز ور و مسکیں شخص تک کی دعوت میں تشریف لے جاتے۔ حضرت حسن بصری دلائلہ: فرماتے ہیں کہ میں بدر میں شامل ہونے والے ایسے ستر لوگوں سے مل چکا ہوں جن کا لباس اونی ہوتا تھا۔ یا در ہے کہ جب ہمارے گزشتہ بیان کے مطابق ان کا رہن سہن صفہ دانوں

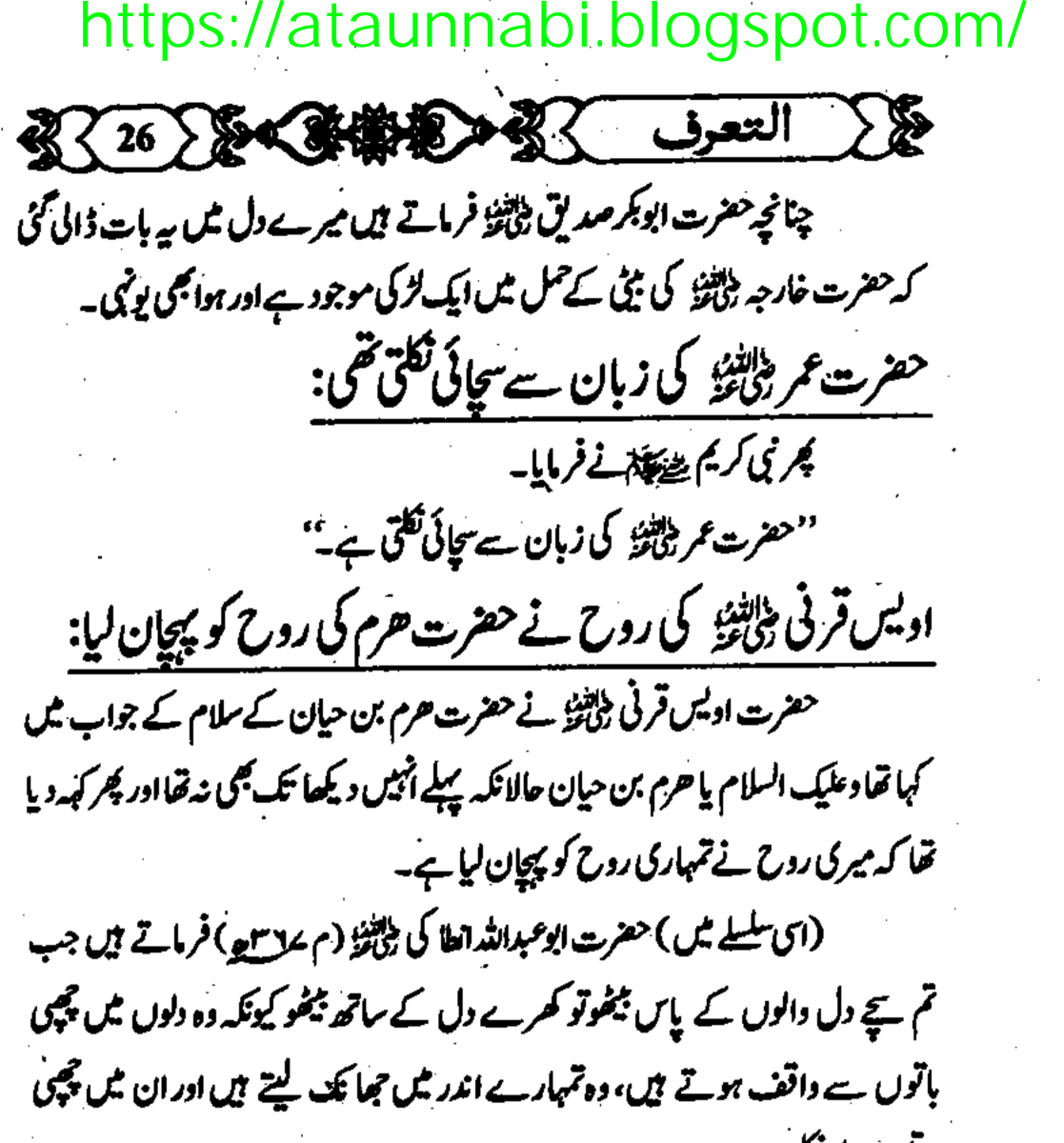


الله منظ تعلیم نے پوچھا کہ اپنے ایمان کی حالت تو بتاؤ تو انہوں نے عرض کی تھی کہ میں نے اپنے آپ کو اس دنیا سے یوں الگ تھلگ کرلیا ہے کہ دن کو بھو کا پیاسا رہتا اور رات ہم عبادت کرتا ہوں جس کی وجہ سے اپنے پر در دگار کے عرش کو تھلم کھلا دیکھے لیتا ہوں، جھے نظر آ رہا ہے کہ جنت میں رہنے والے ایک دوسرے کو دیکھنے کا شوق رکھتے ہیں جبکہ دوزخ والے ایک دوسرے کو پسندنہیں کرتے۔

اس روایت میں وہ بتارہ ہیں کہ جب وہ دنیا سے الگ ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کے دل میں نور بھر دیا چنانچہ جو چیز پہلے ان کی آنکھوں سے ادجل تھی، یوں ہو کٹی کہ جیسے نظروں کے سمامنے ہے اور یہی وجہ ہے کہ نبی کریم میں میں فرمادیا تھا۔



(النور: ۲۷) "ب<sub>یه</sub> ایسے لوگ بی کہ جنہیں تجارت اور خرید و فروخت اللہ کو یا د کرنے سے ہیں روکتی۔'' ادر چونکہ ان کے دل کمل طور پر یا کیزہ ادر ستھرے ہوتے ہی تو ان کے دل میں ( یکی ) آنے دائی باتیں تجی ہوا کرتی ہیں چنانچہ حضرت ابو امامہ بابلی شائن ( م ٢٨٠ ) كرمطابق في كريم يطيئة فرمات من "موس کے دل میں ( بیکھی ) آنے والی بات کی فکر کیا کرد کی وواللہ کے دیتے ہوئے نور کے ذریعے دیکھا کرتا ہے۔'



یا میں لے نگلتے ہیں۔ ادرجس ميس اليي خوبيال جول كه وه اندروني طور يريا كيزه جو، اس كا دل صاف اورنور بھرا ہوتو يقينا وہ پہلی مف والا ہوگا کيونکہ آے بڑھ جانے والوں من يک خوبیاں ہوتی ہیں۔

ستر ہزارامتی بغیر حساب جنت میں:

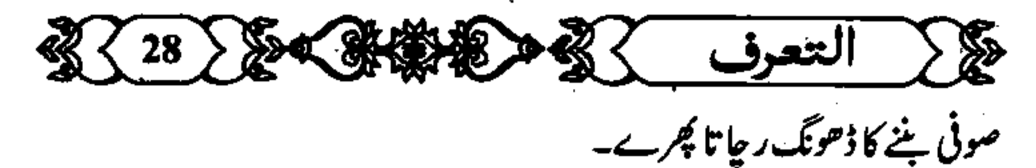
نى كريم يطاقيهم في فرمايا -

میں چلے جاکی گے۔''

''میری امت میں سے ستر ہزارلوگ جراب و کتاب کے بغیر جنت



رہتی ہیں تاہم اگر اس لفظ کو 'صوف' سے نکالا جائے توصوفیاء کا لفظ آسائی سے بن جاتا ب اور یوں کہنا عربی زبان کے لحاظ سے صحیح بے چنانچہ دنیا سے علیحد کی اپنے آپ کو اس سے بچانے، دطن چھوڑنے اور لازمی طور پر سفر کرنے، نفسانی خواہ شوں سے رکنے، آپس کے برتاؤ کو درست رکھے، اپنے باطن کو تھ ک رکھے، دلوں میں تنجائش پر اکرنے اور آسم فكل جاني جيسى خوبيال ادر معن اس لفظ صوفياء من يائ جات بي .. حضرت بندار بن حسين طلطن؛ (م سوم الله) كي نظر مين 'صوفي': حضرت بتدار بن حسين طافئة فرمات بي صوفى ايسا محض موتاب جي حق تعالی اپنا بنالیتا ہے سواسے (ظاہری وباطنی طور پر) میاف ستحرا کر دیتا ہے، اسے اس کی مرضی کے کام نہیں کرنے دیتا اور وہ نہیں چاہتا کہ ایسا مخص خواہ مخواہ صوفی بن دکھائے اور



پھر صوفی کا لفظ بعینہ ''عوفی'' کے دزن کا ہے جس کے معانی اللہ نے اے معاف کر دیا تو اے معافی مل گئی یا ''کوفی'' کے دزن کا ہے یعنی اللہ اس کا ہر کام سنوارتا ہے تو دہ سنور گیا ادر''جوذ ک'' کے دزن پر ہے یعنی اللہ نے اس کے لئے کی جزاء دے دی چنا نچ صوفی کے ہرا یسے نام میں اللہ کی مرضی کا دخل ہے اور بیاللہ ہی کا کام ہے۔ حضرت ابوعلی رود باری طاللہ' کی نظر میں:

حضرت ابوعلی رود باری رفان کو است یا سرست یا سرست پوچھا گیا کہ صوفی کون ہوتا ہے؟ تو انہوں نے کہا جو اندرونی صفائی کے بعد گودڑی پہنے، خواہش پیدا ہونے پر اسے زور سے دبائے رکھے، دنیا کو بھلا دے اور مصطفیٰ یطفے کو بڑا کے بتائے

طريقے پر چلے۔

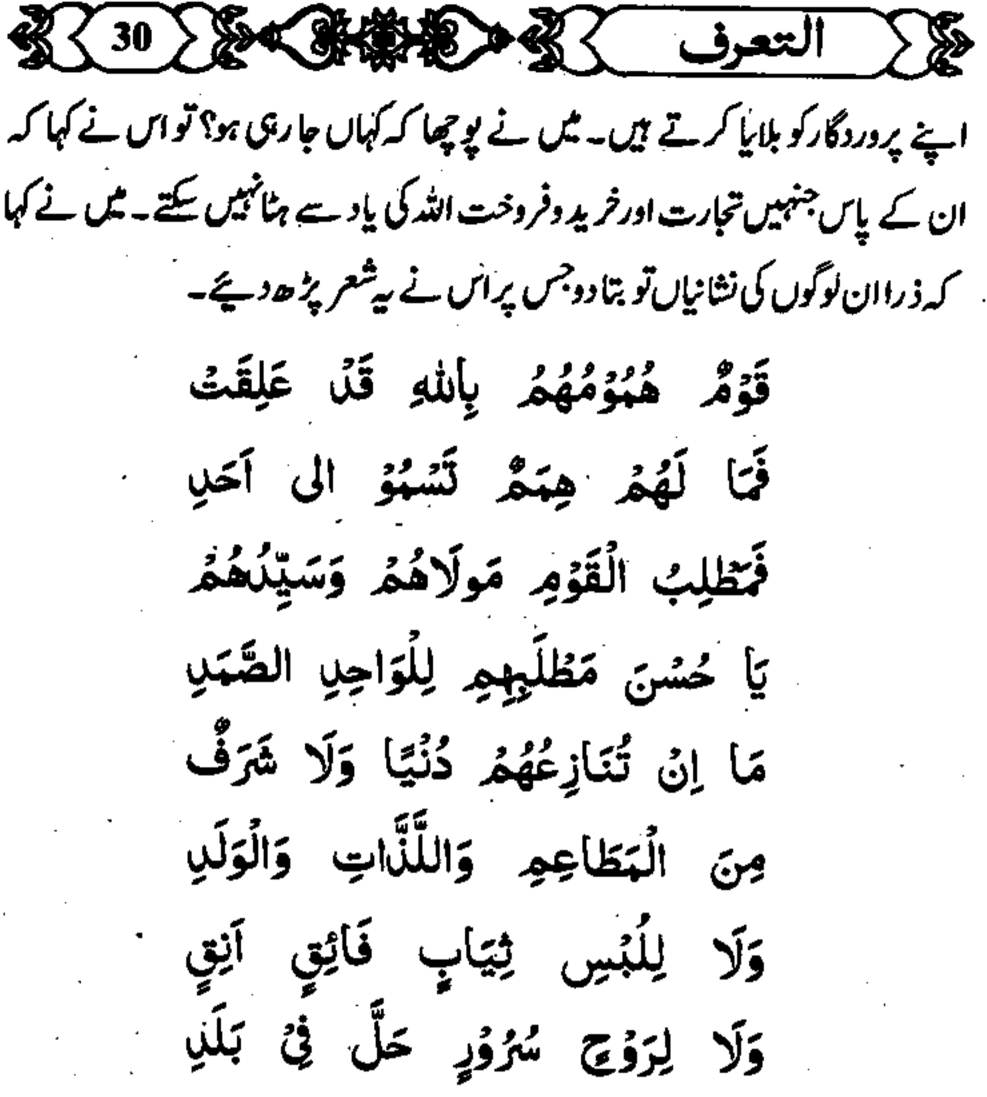
حضرت سهل بن عبداللد تسترى طالنه، كي نظر مين:

حضرت سہل بن عبداللد تستر ی طالفنہ (م ۲۷سط یا ۲۸سط) سے پوچھا گیا

صوفی کون ہے تو فرمایا جو (دل میں) کھوٹ سے بچا ہوا ہواور (اللہ کے بارے میں) سم پری سوچ میں ڈوبا رہتا ہو،صرف اللہ ہے لولگائے اور اس کے نزدیک سونا اور خالص مثی کا ڈھیلا ایک جیسے ہوں۔ حضرت ابوالحسن نوري طائفة كي نظر مين: حضرت ابوالحن نوری ڈائٹنز (م 299ھ) سے صوفی کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا ہر دل پیند چیز کو چھوڑ دینا۔ حضرت جنيد طايفي كي نظرين: حضر جند ما المنظر (م موسع الموسع) سے بوچما کیا کہ تصوف کیا ہوتا ہے؟

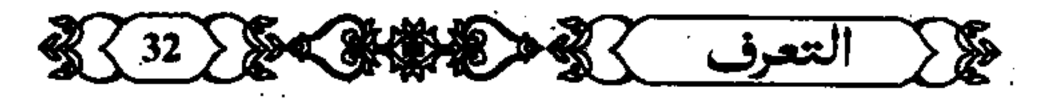


کیونکہ وہ تمہارے کی کام کو برانہ بنے دیں گے بلکہ وہ تمہارے ہر غلط کام کا کوئی نہ کوئی (صحیح) مطلب نکال لیں گے اور ہر حال میں تمہارا بچاؤ کر لیں گے۔ حضرت یوسف بن حسین رکافن کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ذوالنون رکافن سے پوچھا کہ کس کے پاس بیشا اٹھا کروں؟ انہوں نے فرمایا اس کے پاس بیشا کرو جو مکی چیز کا مالک نہ ہو، تم بدل جاؤ کیکن وہ بڑا ہوتے ہوئے بھی نہ بد لے کیونکہ تمہارے مکی چیز کا مالک نہ ہو، تم بدل جاؤ کیکن وہ بڑا ہوتے ہوئے بھی نہ بد لے کیونکہ تمہارے زیادہ بد لئے سے تمہین اس کی زیادہ ضرورت پڑے گی (کہ وہ تمہیں سدھارے)۔ زیادہ بد لئے سے تمہین اس کی زیادہ ضرورت پڑے گی (کہ وہ تمہیں سدھارے)۔ مطرت ذوالنون رکافنڈ (م ۲۰۰ میں) بتاتے ہیں کہ میں نے شام کے کی ساحل کہ جارت دیکھی تو پوچھا (اللہ تم پر رحم کرے) کہاں سے آئی ہو؟ تو اس نے کہا کہ ان کے ہاں بے آئی ہوں جن کے پہلو بستروں سے الگ رہتے ہیں اور خوف و لا کچ میں



إلا مُسَارَعَةً في إثر مَنْزِلَةٍ قَلْ قَارَبَ الْخُطُوَ فِيهَا بَأَعِدُ الْأَبَدِ فَهُمُ زَهَائِنُ غُلُرَانِ وَأَوْدِيَةٍ. وَفِي الشُّواجِ تَلْقَاهُمُ مَعَ الْعَدَدِ · ' وہ ایسے لوگ ہیں کہ جن کے ارادوں کا تعلق سرف اللہ سے ہے، ان کا کوئی ایسا ارادہ نہیں جو لے جا کر کسی اور سے پورا ہو۔ ان لوگوں کا اصل مقصد ان کا مولی اور سردار ہے، ایک بے نیاز اللہ کے سامنے ان کا مقصد کتنا بہترین ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهدي 31 دنیا کی کمائی جانے والی، مزید ارچيزوں اور اولاد کے علاوہ بزرگ ک وجہ سے تم ان کے ساتھ جھکڑ نہیں سکتے لیعنی وہ ان سے بے نیاز يل-نہ ہی سب سے بڑھ کر خوبصورت کپڑوں کیلئے انہیں مجبور کر سکتے ہوادر نہ ہی کمی مقام سے حاصل ہونے والی بہتر خوشی پر زور دے سکتے ہو۔ ، ہاں سمی مقام پرجلدی میں ایسا کر سکتے ہیں جہاں دور جانے کیلئے تیاری کا دقت آ پہنچا ہو۔ یہ وہ لوگ ہیں جو غاروں اور وادیوں میں مقیم ہیں اورتم انہیں بلند پہاڑوں پر دیکھو گے کہ بیہ چندلوگ ہیں۔'' \*\*\*\*



دوسراباب:

صوفی مردوں کے بارے میں

ان میں وہ لوگ شامل ہیں جو ان کے علم کی بولی بولتے۔ ان کے دلوں کی حالت بیان کرتے۔ ان کے مرتبے اور صحابہ کرام دوکتی کے بعد ان کی کمی اور کی جانے والی حالتیں بتاتے ہیں۔ <u>اسمائے گرامی بیہ ہیں:</u> حضرت علی بن حسین زین العابدین (م ۹۲ یا ۹۴)، ان کے صاحبزادے۔ حضرت محمد بن علی الباقر (م ۱۱۲، ۱۱ یا <u>۸۱ ج</u>)، ان کے صاحبزادے حضرت جعفر بن محمد الصادق (م ۸ میں یے) '' بیہ حضرت علی اور امام حسن وحسین مذکلین کے بعد ہوئے ہیں'

حضرت اویس قرفی، هرم بن حیان، حسن بن ابوالحسن بصری (م ااج)، ابوحازم سلمه بن دینار مدین (م وساح کے بعد)، مالک بن دینار (م اسلوے پہلے)،عبدالواحد بن زید، عتبہ الغلام، ابراہیم بن ادھم، تضیل بن عیاض (م ۲۸ جو کی ابتداء میں)، ان کے لڑ کے محمد بن فضيل، داؤد طائي (م ١٦٥ يا ٢٦ ج)، سفيان بن سعير (م ٢١ ج)، سفيان بن عيينه، ابو سلیمان دارانی (م <u>منتع یا طاحع</u>)، ان کے بیٹے سلیمان، احمد بن حواری دشتق (م سوس ، ابوالفيض ذوالنون بن ابراجيم مصرى (م ٢٣٦٠)، ان تح بعائى ذوالكفل ، سرى بن مغلس سقطی (۲۵۱ یا ۱۹۳ میر)، بشرین حارث حافی (م سر ۲۲ میر)، معروف کرخی (م من من ، ابوحذ يفه مرحش (م عن من ، محمد بن مبارك صورى، يوسف بن اسباط (تَكَلَّنُهُ -



خراسان اورجبل کے صوفیا کی:

ابو یزید طیفور بن عیسی بسطامی (م الم می ابو بقص حداد نیستا بوری (م ۲۹۴، ۲۹۵، ۲۹۷ یا ۲۷ می)، احمد بن خصرو می بخی (م ۲۳۰ می)، سبل بن عبد اللد تستری (م ۲۵۳ یا ۲۵۰ یا ۲۸ می)، یوسف بن حسین رازی (م سن می)، ابو بکر بن طاہر اسبری (م تقریباً من میں)، علی بن سبل بن از هر اصفهانی (م من میں)، علی ابن محمد البارزی، ابو بکر کنانی د نیوری (م ۲۰ می می بعد)، ابو محمد بن حسن بن محمد رجائی، عباس بن فضل بن قتیبه بن

#### \*\*\*\*

.



تيراباب:

وه صوفياء جنهول في علوم اشاره كي

كتابي اوررسال لكص

اساء گرامی:

حضرت ابو القاسم جنید بن محمد بن جنید بغدادی (م ۲۹۷ یا ۱۹۷۸)، ابو الحسن احمد بن محمد بن عبدالصمد نوری (م ۱۹۳۹)، ابو سعید احمد بن عیلی خزاز جنهیں لسان التصوف کہا جاتا ہے (م ۲۷۰۷ میا ۲۸۹۰ ج)، ابومحمد ردیم بن محمد (م سن سو)، ابو العباس احمد بن عطاء بغدادی (م ۲۰۹۰ هه)، ابوعبداللد عمرو بن عثان کی (۲۹۱،۲۹۱ یا ۲۹۲ ج)، ابو

ليقوب يوسف بن حمدان سوى، ابوليقوب اسحاق بن محمد بن ايوب نهرجورى (م • ٢٠٠٠)، ابو محرسن بن محرجريري، ابوعبداللد محربن على كماني (م يوسي )، ابواسحاق ابرابيم بن احمد خواص (م ٢٨٣ يا ٢٩١ه)، الوعلى أورابي، الوجر محمد بن مولى وأسطى (م ٢٠ م ٢٠ ع ٢ بعد)، ابوعبدالله باشي، ابوعبدالله بيكل قرش، ابوعلى ردد باري (۳۲۳ يا ۳۳۳ م)، ابوبكر فحطى ادرابو بكردلف بن حجد رشلي دراي -

#### \*\*\*\*



چوتھاباب: وه صوفیاء جنہوں نے باہمی برتاؤ کے بارے میں تبایل کھیں

اساء کرامی:

ابو محمد عبدالله بن محمد الطاک، ابو عبدالله احمد بن عاصم الطاک (م ۲۳۳۹)، عبدالله بن خبين الطاک، حارث بن اسد محاسب (م ۲۳۳۹)، يحلى بن معاذ رازی (م ۲۹۹۹)، ابو بر محمد بن عمر بن فضل دراق تر مذی، ابو سعيد عثان بن اساعيل رازی (م ۲۹۸۵)، ابو عبدالله محمد بن على تر مذى، ابو عبدالله محمد بن فضل بلنى، ابو على جوز جانى اور ابو القاسم بن اسحاق بن

محمراعليم سمرقتدي دخاطئ -

ترشت معلی ترک کے گئی موفیا مشہور ہیں جن کے مرتبوں پر ہرایک نے کوانی دی ہے اور یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے مشائخ سے علم پڑ سے اور باطنی علوم بھی حاصل کئے (جنہیں علم مکاهند کہا جاتا ہے) انہوں نے حدیث من ، فقہ ، کلام ، لغت اور قرآنی علوم حاصل کئے ، ان کی تماییں اور تصانیف اس کی گوانی دے رہی ہیں۔ قرآنی علوم حاصل کئے ، ان کی تماییں اور تصانیف اس کی گوانی دے رہی ہیں۔ در کئے ملی صوفیاء سے علمی طور پر کم نہیں ہیں کیونکہ نظر آنے والوں کے بارے میں ہو جانے کی ضرورت میں ہوتی۔

\*\*\*\*



يانچوال باب:

توحير کے بارے میں صوفیاء

کے واضح ارشادات

تمام صوفياء كابي عقيده ب كه اللد تعالى أيك ب، يكما ب، ب نياز ب، قديم ہے (اس سے پہلے بچھ بھی نہ تھا)، عالم ہے، قدرت والا ہے، زندہ ہے، سننے دیکھنے والا ہے، ہر ایک پر غالب ہے، بزرگی والا ہے، حسن والا ہے، بڑا ہے، سب کو سب کچھ دینے والا، مہربان ہے، بڑائی والا، دہدنے والا ہے، ہمیشہ رہنے والا، سب سے پہلے ہے، عبادت ای کی ہوسکتی ہے، ہرایک کا آقاہے، ہر چیز کا مالک، ہرایک کوروز کی دینے

والا ب، برا مہر بان ، مہر بانی کر نے والا ب ، ارادہ والا ، داتا ب ، کلام کر نے والا ب ، ہر چیز کو پیدا کر نے والا ، کھانے کو دینے والا ب ، اس میں وہ سب خو بیاں موجود ہیں جو اس نے خود اپنے بارے میں بتائی ہیں ، اس کا ہر وہ نام ہے جو اس نے خود بتا رکھا ب ، قد یم ہی سے اس کے نام اور خو بیاں موجود ہیں اور وہ کی بھی لحاظ سے تلوق جیسا نہیں ، نہ اس کی ذات کی جیسی ہے اور نہ ہی اس کی کوئی خوبی ، اس کی تلوق جیسی السی کوئی نشانی نہ بی جو اس تلوق کے بارے میں یہ بتاتی ہے کہ آئیں نے مرب سے پیدا کیا گیا ہے، وہ ہر پیدا کی کئی چیز سے پہلے اور اول میں تھا، ہر شے سے پہلے تھا، اس کے علاوہ کوئی اور چیز قد یم نہیں اور نہ ہی اس کے علاوہ کوئی اور معبود ہے ۔ اور چیز قد یم نہیں اور نہ ہی اس کے علاوہ کوئی اور معبود ہے ۔



کاتعلق نہیں، امام (آگ) کے ذریعے اس کی حد بندی نہیں، قبل (پہلے) کہنے سے ظاہر نہیں اور نہ ہی بعد کہنے سے ختم ہوسکتا ہے، کل کہیں تو وہ کسی کے ساتھ اکتھا نہیں اور نہ ہی کان (تھا) کے ذریعے اس کے وجود کا پند چلتا ہے، آیس (نہ تھا) کہنے سے کم نہیں بوسکتا اور خطاء (پوشیدہ) کہیں تو اس سے چھپ نہیں سکتا، اس کا قدیم ہونا ہر پیدا ہونے والی چیز سے پہلے ہے اور اس کا وجود کی چیز کے نہ ہونے سے پہلے ہے، اگر منی (جب) کہوتو اس کا ہوتا وقت بنے سے پہلے ہے، اسے ھو (وہ) کی کہو گے کہ ھاءاور والی تو دونوں حرف اس نے پیدا کتے ہوئے ہیں، تکیف (کس حالت میں) کہوتو اس کی ذات ہر حالت سے پاک ہے، آین (کہاں) کہنا چاہوتو اس کا اپنا وجود کی جگہ میں



#### \*\*\*\*

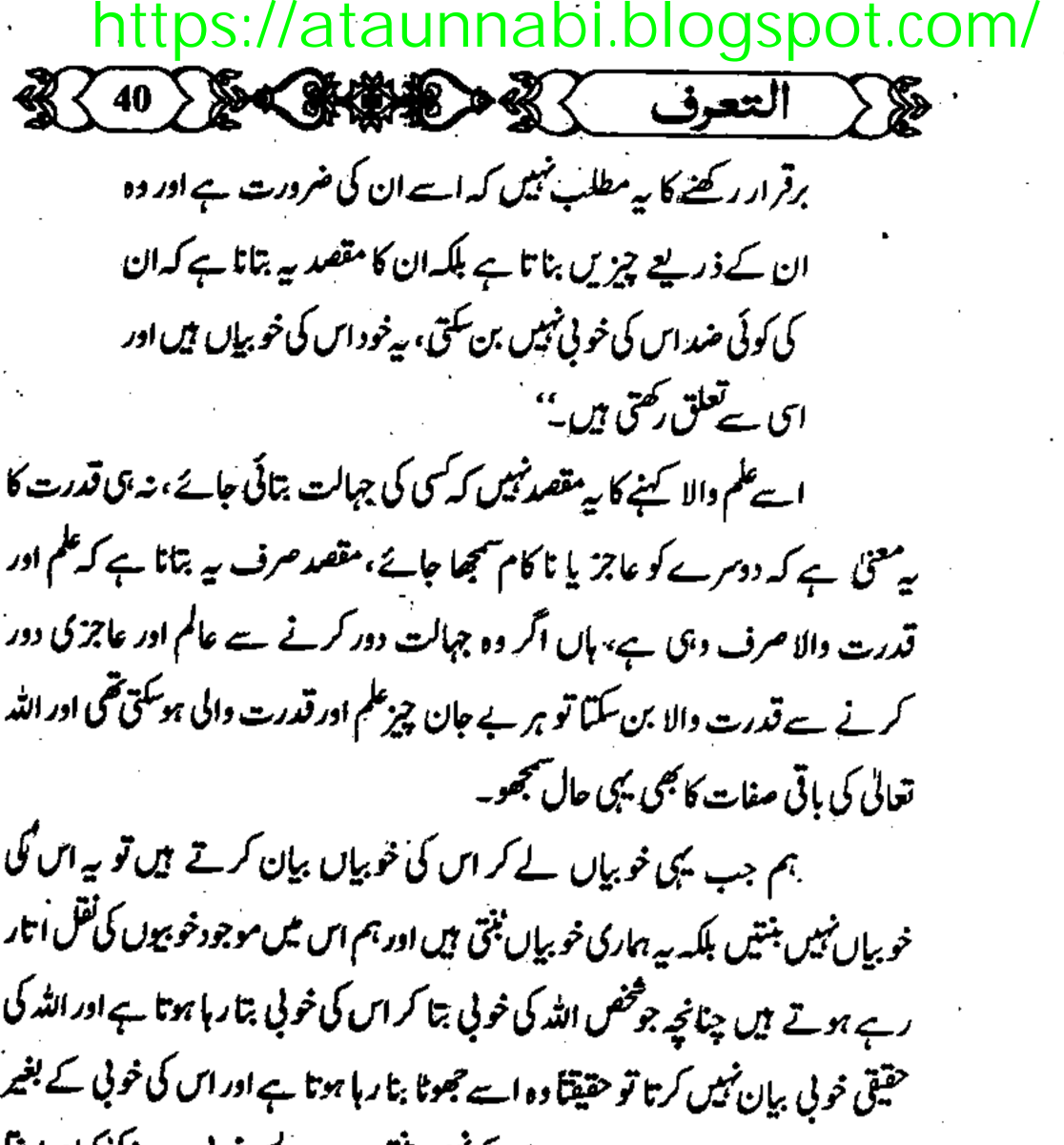


چھٹاباب:

وه صفات الهيد کے بارے میں

كيا كميت بين؟

سارے صوفیاءاس بات پراکٹے ہیں کہ اللہ تعالٰی کی ایس بہت کی حقیقی خوبیاں ہیں جواس کے بارے میں بیان ہوئی ہیں اور وہ سے ہیں۔ «علم، قدرت، قوت و طاقت، عزت اور غلبه، بردباری، داناتی، برائي، قابو پانا، قديم مونا، زندگي، اراده، چاجت اور بولي-' (یادر ہے کہ) ان خوبیوں کا کوئی جسم نہیں، نہ ہی سی جسم سے تعلق رکھتی ہیں اور نہ بی جوہر ہی ( کہ ان سے کسی چیز کو بنانے میں برتا جائے) بعینہ ای طرح جیے اس کی ذات نہ جسم ہے، نہ جسم ملا ہوا ہے اور نہ ہی جو ہر ہے۔ یقین طور پر اس کے کان، آتکھیں، چرو اور ہاتھ بھی ہیں لیکن دو کس دوسرے کے کانوں، آنکھوں، چروں اور ہاتھوں جیے ہیں (وہ بتائے ہی نہیں جائیے کہ کیے ہیں)۔ پرسب موفیا و کہتے ہیں کہ " بيراللد تعالى كى خوبيال اور مغات بي، بير باتھ ياؤب اور دوس ب جسمانی اعضام ہیں اور نہ ہی کوئی کلڑے ہیں۔' وہ بیجی فرماتے ہیں کہ " بيخوبيال نداس كى ذات بي، نداس ب الك، الله كيائ ألبس



اے سراہ رہا ہوتا ہے اور یہ چیز اس کا ذکر نہیں بنتی ورنہ وہ ایک خوبی سے ذکر کیا ہوا بنا ہے جو کسی اور میں موجود ہے کیونکہ کسی کا و کر کرتا ، ذکر کرنے والے کی خوبی ہوتا ہے ، اس چیز کی خوبی نہیں بنا ، ذکر کرنے والے ہی کی وجہ سے تو اس کا ذکر بنا ہے اور جس کی خوبی بتائی جائے وہ خوبی بتانے والے کی وجہ سے خوبی والانہیں ہوتا اور اگر کسی کی طرف سے خوبی ، اس کی خوبی بن سکتی تو مشرکوں اور کا فروں کی بتائی خوبیاں مجمی اللہ کی خوبیاں شار ہوتی ( خور کرو کہ ) وہ تو اسے بوئی ، اولا د اور برابری والا تک کہ چکے ہیں حالانکہ اللہ توالی نے ان کی بتائی ان خوبیوں سے ایچ آپ کو پاک قرار دیا ہے چین چو د ماتا ہے: سُبُخْدَهُ قُوتَ تَحَالَى حَمَّنًا يَصِعُقُونَ ( الانعام : ۱۰۰ )

التعرف كي التعرف "اسان کی طرف سے بیان ہونے والی خوبیوں کی ضرورت ہیں۔" چنانچہ وہ ان خوبیوں والا ہے جو اس سے الگ نہیں ہیں جیسے وہ ارشاد فرماتا وَلا يُحِيطُون بِشَيْ مِنْ عِلْمَةِ (الترو: ٢٥٥) "لوگ اس کے اصل علم میں سے چھ جی ہیں سکھتے۔" *چر فر*ماتا ہے۔ **ٱنْزَلَهُ بِعِلْيِه** جَ (نَانَ: ١٦١) "اس في قرآن كوايخ خاص علم كرساته اتارا ب." *چر قر*مایا۔ ومَاتَحْيِلُمِنْ أَنْلَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْيِهِ (فاطر:11) ور کوئی عورت حمل والی ہوتی یا بچ جنتی ہے تو بیاس کے علم میں ہوتا *چر قر*مایا۔ ذو الْقُوَة الْمَتِينُ (الداريات: ٥٨) مزبردست طاقت والاي نيز فرمايا\_ لالعظيم (الديد: ١١) ذُو الْفُضُ " برج فضل و کرم والا ہے۔" نيز قرمايا ـ

https://ataunnabi.blogspot.com/ 42 التعرف فَلِتُوالْعِزَّةُ بَعِينِعًا ط (نام ...) "مارى عزمت اللدكيلي ب-" ی میجی فرمایا۔ ذِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ (الرمن: ٢٨) · · عظمت اور بزرگی والا ہے۔ ' مسجى صوفياء فرمات ہيں کہ " بی صفتی ادر خوبیال ند تو ایک دوسرے کی غیر بی ادر ایک جیسی چنانچہ اس کے علم کی خوبی بنہ اس کی قدرت ہے نہ اس سے الگ ادر اس کی ساری خوبیان ایسی بی بین جیسے سنتا، در کھنا، چرہ ادر ہاتھ، اس کے سنتے اور دیکھنے کی طاقت نہ تو ایک چن اور نہ تن الگ الگ، جنے بداللہ تعالی ہیں ہی اور نہ بی اس سے جدا ہی۔ ہاں اللہ تعالیٰ کے دینے ، آنے اور اترنے کے بارے میں ان کا اختلاف ہے چنانچدان میں سے اکثر کہتے ہیں کہ بداس کی ایک خوبیاں ہیں جوابی کے لائق ہیں،

انہیں صرف تلاوت اور روایت ہی کے ذریعے بتایا جا سکتا ہے، ان پراہمان لانا تو فرض ا ہے لیکن ان کے بارے میں بخٹ کرتا ضرور کی ہیں۔ حضرت محمد بن موی واسطی طاقط فرماتے ہیں کہ " جیسے اس کی ذائت کمی سب سے تبیس بن، ویسے بی اس کی مغتیں بھی کمی کی وجہ سے بیں بین اور اللہ کی بے نیازی کا مطلب سے ب كركوني محض الله كى مفتول كى حقيقت في واقف تميس موسك اورندى اس كى دات كى باريكيون كو مجد سكاب. ہاں کی صوفی نے ان مغامت کے خاص معانی نکالنے کی کوشش کی چنانچہ دہ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



فرماتے ہیں کہ

"اللہ کے دینے کا مقصد میہ ہے کہ وہ اپنے ارادے سے کی تک پچھ پنچا تا ہے، کسی شے کی طرف اس کے اترنے کا مقصد میہ ہ کہ وہ اس کی طرف توجہ فرما تا ہے، اس کے قریب ہونے کا مطلب میہ ہے کہ وہ اسے عزت دیتا ہے اور دور ہونے کا معانی میہ ہے کہ وہ اسے ذلیل کرتا ہے چنانچہ اس کی سجی صفتوں کے معنی پونہی ہوں گے جو بچھنے میں نہیں آسکتیں۔"

\*\*\*\*



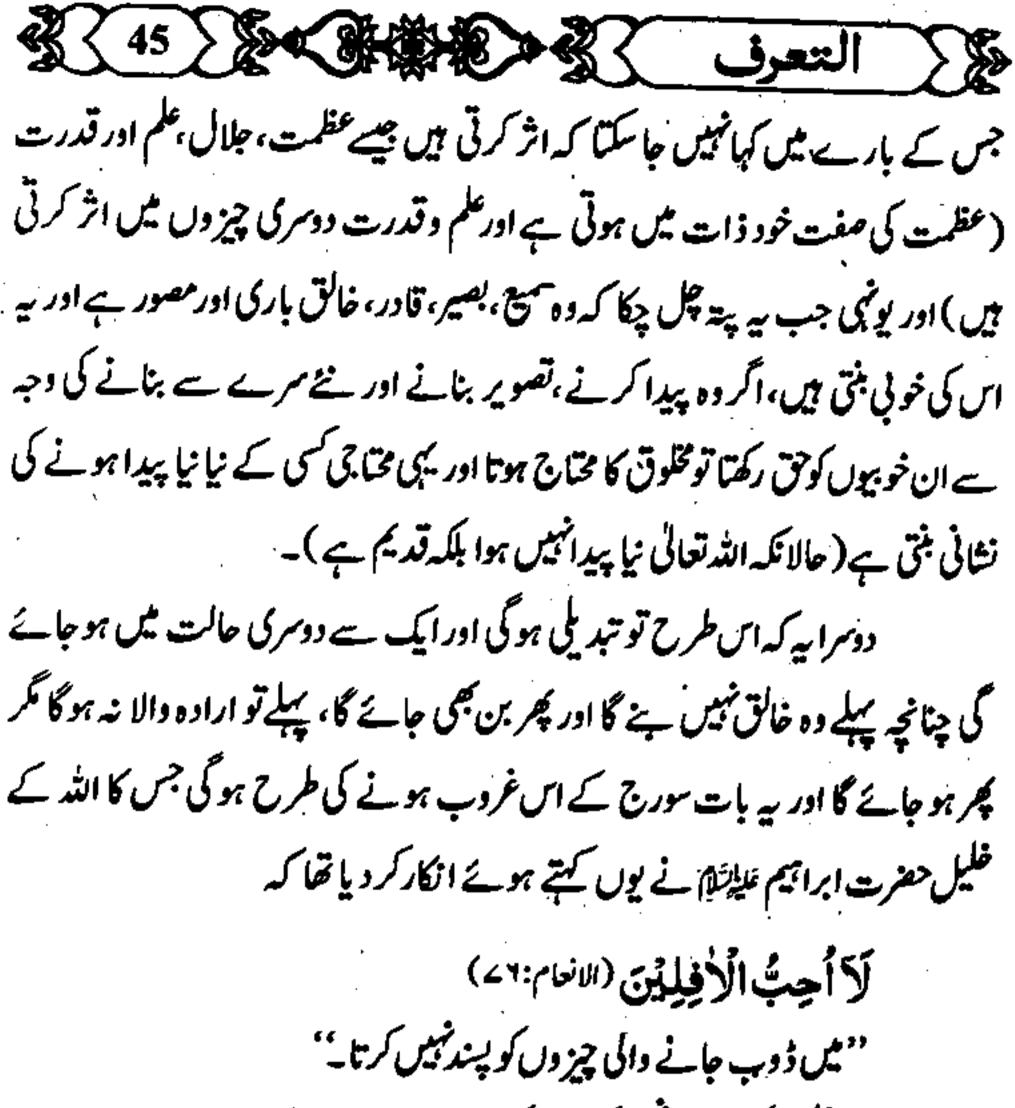
ساتوان باب:

اللہ کے ہمیشہ سے خالق ہونے کے بازے

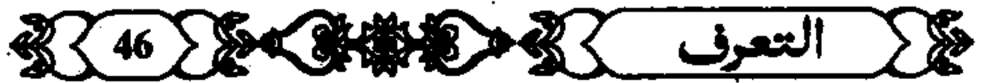
میں ان کا اختلاف

صوفیاء کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیشہ کیلئے خالق ۔ چنانچہ ان میں سے اکثر اور بہت سارے قدیم اور بڑے لوگ میہ کہتے ہیں: ایسا ممکر نہیں کہ اللہ کیلئے کوئی ایسی صفت پیدا ہو جائے تو شروع سے اس کے لائق نہیں چتانچ اے قلوق کو پیدا کرنے کی بناء پر خالق نہیں کہا جاتا، نہ پیدا کرنے کی وجہ سے اسے باری کہتے ہیں اور نہ صورتمں بنانے کی وجہ سے وہ مصور ہے، اگر ایسے ہوتا تو وہ شرور

میں ناقص اور ناممکن ہوتا اور پیدا کرنے پر پورا ہوتا حالانکہ اللہ تعالیٰ ان غیوب نے بالكل ياك - 2-يبلاطقه: صوفیاء فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہمیشہ سے خالق، باری، مصور، غفور، رحیم او . شکور ہے اور اس کی وہ ساری صفات (جو اس نے اپنی بتائی ہیں) شروع سے اس میر موجود ہیں چنانچہ جیسے اس کی صغت علم، قدرت، عز، کبریاء اور قوت ہے، یونہی تکوین تصویر بخلیق، اراده، کرم، غفران ادر شکر بھی اس کی صغیق ہیں-پھر وہ دوسری چیز پر اتر کرنے والی اور ایک صفت میں کوئی فرق نہیں کر۔



پر خلق، تکوین اور فعل بھی اللہ کی خوبیاں ہیں جو ازل ہی سے اس میں موجود ہی جبکہ فعل ( دوسری شے کو بنانا ) بنائی چیز کا غیر ہوتا ہے، یو نہی پیدا کر تامخلوق کا غیر ہے اور نے سرے سے کسی چیز کو وجود میں لاتا، وجود میں لائی چیز کا غیر ہوتا ہے اور اگریہ ، سب پھوایک ہی تجھ لیا جائے تو بن یا پیدا کی کمن چیز خود ہی پیدا ہوئی بنتی کیونکہ اللہ سے ان کا تعلق صرف اس بناء پر ہے کہ بیہ پہلے موجود نہ تھیں، پھر دجود میں آئریک ۔ دوسراطبقه: · · · · دوسر موفياء نے اس بات کا انکار کیا ہے کہ وہ ہمیشہ سے خالق رہا ہے وہ کہتے ہیں کہ یوں تو مخلوق کو بھی اس کے ساتھ قدیم ماننا پڑے گا۔



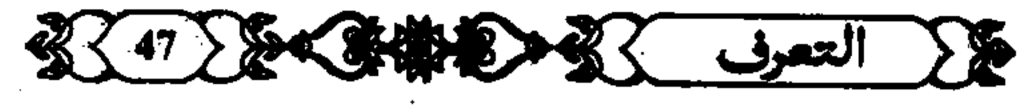
سارت صوفیاء فرمات بی کہ اللہ تعالیٰ ہیشہ سے مالک الله اور دبرہا حالانکہ نہ توکوئی موبوب (پالا ہوا) تھا اور نہ بی محلوک (مالک کے قبضے میں) تو پر دہ محلوق مبروء (وجود میں لایا ہوا) اور مصود (صورت والا) کے نہ ہوتے ہوئے بھی خالق ، باری اور مصور ہوسکتا ہے۔

\*\*\*\*

- .

•

· · · ·



آ تقوال باب:

اللہ کے ناموں کے بارے میں

ان کا اختلاف

صوفیاء اللہ کے ناموں کے بارے میں بھی اختلاف رکھے ہیں چنانچہ کچھ کہتے ہیں کہ بیہ اللہ کی صفات کی طرح نہ تو بعینہ اللہ ہیں اور نہ بی اس سے الگ اور پچھ کا کہنا بیہ ۔ ہے کہ اللہ کا ہرنام بن اللہ ہے۔

\*\*\*\*

التعرف المجري 48 نوال باب:

صوفیاء قرآن کے بارے میں

کیا کہتے ہیں

سار موفیاء فرماتے ہیں کہ قرآن اللہ کا کلام ہے ادرای شکل میں ہے، وہ بنایا اور پیدا کیا ہوانہیں، نہ ہی بعد میں بنا اور نہ ہی نیا بنا، وہ ہماری زبانی پڑھا جاتا ہے، ہمارے قرآ نوں میں لکھا ہے، ہمارے سینوں میں محفوظ ہے لیکن ان میں سے کسی کے اندر داخل نہیں جیسے اللہ تعالیٰ ہمارے دلوں میں معلوم ہے، زبانوں سے اس کا ذکر ہوتا ہے، ہماری معجدوں میں پوجا بھی جاتا ہے لیکن ان میں سے کسی چیز کے وجود کا حصہ

نہیں۔ پھر بھی کہتے ہیں کہ دہ نہ توجسم ہے، نہ جو ہرادر نہ بی عرض ہے۔ \*\*\*\*



دسوال باب:

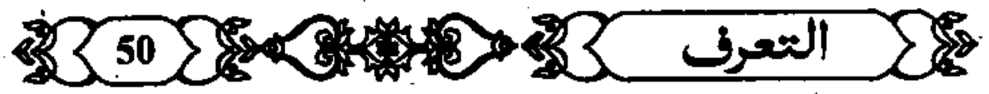
اللہ کی کلام میں ان کا اختلاف بیہ ہے کہ

بداصل میں ہے کیا؟

صوفیا اس بارے میں اختلاف رکھتے ہیں کہ اللہ کی کلام اصل میں کیا ہے؟ چنا نچہ ببت سارے صوفیا ، کہتے ہیں کہ اللہ کی کلام اس کی ذات میں ایک خوبی ہے اور بیہ کلام شروع ہی سے چلی آتی ہے اور بیکس بھی طرح مخلوق کی کلام جیسی نہیں اور اس کی حقیقت ویسے ہی معلوم نہیں جیسے اس کی ذات کی حقیقت کا پیڈ نہیں البتہ اس سے پتہ چلتا ہے کہ بیڈو بی موجود تو ہے۔

سیح*وفر* ماتے ہیں کہ اللہ کی کلام، حکم، روک، خبر، دعدہ، ڈانٹ، دا قعات ادر مثالیں رکھتی ہے اور اللہ تعالی شروع ہی سے ظلم دینے والا، رو کیے والا، خبر دینے والا، احچها ومده دینے والا، دخمکی دینے والا، سراہنے والا اور برابنانے والا رہاہے، جبتم پیدا ہو چکے اور مقلیں پوری ہو چکیں لہذاتم یونہی کرو حالانکہ تم پیدا ہونے پر اپنے گنا ہوں کی وجہ سے برے بنے اور عمادت پر تواب یانے والے ہو جیسے نبی کریم منظ پر اتر سے قرآن کے بارے میں ہمیں حکم اور خطاب ہو چکا تھا حالانکہ ابھی ہم نہ تو پیدا ہوئے تھے ادر نه بی موجود تنصے۔

اکثر صوفیاء کا کہنا ہے کہ اللہ کی کلام حرف، آواز اور جوڑ نہیں ہے بلکہ حرف،



آداز ادر حرفوں کے جوڑ کرنا کلام کی راہ دکھاتے ہیں اور بیسب آلات اور جسمانی اعضاء والا اعضاء ( گلے کے کودل، ہونٹوں اورزبانوں ) سے نگلتے ہیں جبکہ اللہ تعالٰی نہ تو اعضاء والا بہ اور نہ ہی کی ذریعے کا محتاج بہلا اس کی کلام حرف اور آداز نہیں ہوتی تاہم ایک بہ اور نہ ہی کی ذریعے کا محتاج بہلا اس کی کلام حرف اور آداز نہیں ہوتی تاہم ایک بر محوون نے بات کرتے ہوئے فرمایا کہ جو حرفوں کو کلام کہتا ہے، وہ بیار ہوگا اور جو کا اور جائے ہی جبکہ اللہ تعالٰی نہ تو اعضاء والا بر اور نہ ہی جبکہ اللہ تعالٰی نہ تو اعضاء والا بر اور نہ کی کر بی خوں اور زبانوں ) ہے نظتے ہیں جبکہ اللہ تعالٰی نہ تو اعضاء والا بر اور نہ ہوئی نہ ہوتی تاہم ایک بی اور نہ ہی کی ذریعے کا محتاج بر ایک کی کہ محتاج ہوگا اور جو بر محتاج ہو تاہ ہوگا اور جو بڑے صوفی نے بات کرتے ہوئے فرمایا کہ جو حرفوں کو کلام کہتا ہے، وہ بیار ہو گا اور جو آخر تک چلا جائے گا، وہ محبور ہوگا۔

صوفیاء کا ایک گردہ کہتا ہے کہ اللہ کی کلام حرف اور آواز میں اور ان کا خیال یہ ہے کہ اس کی کلام یونہی پہچانی جاتی ہے حالانکہ وہ لوگ مانتے میں کہ بید اللہ کی ذات میں اس کی ایس خوبی ہے جو پیدانہیں کی گئی۔ بید صفرت حارث محاسی طالی کی قول ہے اور آخری لوگوں میں ابن سالم کا ہے۔

اس سلسلے میں بنیادی بات سہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کا قدیم ہونا ثابت ہو چکا اور پتہ چل چکا کہ دہ کمی بھی وجہ سے مخلوق کا ہم شکل نہیں اور یونبی اس کی خوبیاں بھی مخلوق کی خوبیوں جیسی نہیں تو پھر اس کی کلام بھی مخلوق کے حرفوں اور آواز جیسی نہ ہو گی اور جب اللہ تعالیٰ نے یہ کہہ کر کہ

وَكَلَّمَ اللهُ مُوسى تَكْلِيمًا (السان: ١١٣) "الله في مولى عليانيا) في خوب تفتكوفر ماني-" بفرفر مايايه إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا آرَدُنْهُ أَنْ نَّقُوْلَ لَهُ كُن فَيَحُون (الخل: ٣٠) "ہم جب کسی چیز کو بنانے کا ارادہ کرتے ہیں تو کن فرماتے ہیں، دہ ہو جاتی ہے۔''



ابنی کلام کا ثبوت دے دیا تو یقینا وہ ازل سے کلام فرماتا ہے کیونکہ اگر دہ ازل میں کلام نہ فرماتا ہو گاتو اس کی کلام ایسی شار ہو گی جیسے پیدا ہونے والے کیا کرتے ، ہیں اور یقینا وہ کلام کی ضد کرتا ہو گاجو چپ کرتایا آفت والا ہوتا ہے۔ پھر جب میہ ثابت ہو چکا کہ اللہ تعالیٰ میں تبدیلی نہیں آ سکتی اور اس کی ذات

تبريليوں كى جكہ بيں تو سبر حال وہ پہلے تو چپ ہوا ہو گا اور پھر كلام كى ہو گى اور جب اس كا كلام كرنا ثابت ہو كميا اور پتہ چل چكا كہ كى كا پيدا كيا ہوانہيں تو اسے ماننا ضرورى ہو گا اور جب بيہ بات ثابت نہيں ہوتى كہ كلام حروف اور آ داز كا نام ہے تو يوں كہنے ہے رك

جانالازم ہے۔ پر قرآن کریم لغت کے لحاظ سے کئی معنی رکھتا ہے جن میں سے ایک یہ ہے قراء، ۃ کے معنی میں ہے جیسے اللہ تعالیٰ نے قرمایا۔ فیاذا قتر آذلہ فیا آتی بح قدر انتخاص (التیام: ۱۸) ، '' جب بم نے اے تلا وت کیا توتم بھی اس کی قر ات کرو۔' اور پر قرآ توں میں نقطوں دغیرہ والے حرفوں کو قرآن کہا جاتا ہے چنا نچہ بی کریم میں تقد ہے کہ کر ڈس کی مرز مین میں نہ جاؤ۔' ، ' قرآن مجید کو لے کر دشمن کی مرز مین میں نہ جاؤ۔' اور اللہ کے کلام کو قرآن بی کہا جاتا ہے چنا نچہ اللہ کی کلام کے علاوہ ہر قرآن ہوگا ۔ تا ہوگا اور تلوق میں ہوگا جبکہ جو قرآن اللہ کی کلام ہے دوہ نہ تو نیا بنا ہوگا اور نہ ہی تحلق تا ہوگا اور تلوق می ہوگا جبکہ جو قرآن اللہ کی کلام ہے، دوہ نہ تو نیا بنا ہوگا اور نہ بی تحلق تا ہوگا اور تلوق می ہوگا جبکہ جو قرآن اللہ کی کلام ہے، دوہ نہ تو نیا بنا ہوگا اور نہ ہی تحلق کرکا۔ Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



پھر جب قر آن کا لفظ کی خاص معنیٰ کے بغیر بولا جائے تو اس سے صرف ا ای کلام مراد ہو گی اور دہ اس دفت تخلوق نہ گنا جائے گا اور اگر کوئی اے یوں کینے ۔ رکتا ہو گا تو اس کے اندر ددصورتوں میں سے ایک صورت ضروری ہو گی، یا تو اس بناء رکا ہو گا کہ دہ اسے پیدا ہونے والے جیسی خوبی گنما ہو گا اور بیاس کے ہاں تخلوق ہو گا اس کا رکنا تقیہ (بچا وَ) ہو گا یا اس لئے رکتا ہو گا اور اس کے ذہن میں صرف ایک بات ہو گی کہ بیکلام اللہ کی خوبی ہو گا تو الی صورت میں اس کا رکنا اور بولنا تخلوق جیسا گا، اے کاش! وہ یہی بچھ رہا ہوتا کہ بیہ اللہ کی خوبی ہے اور اس کی کوئی خوبی تخلوق جیسا ہوتی، وہ کسی رکا دن بڑا ہو گا تو الی صورت میں اس کا رکنا اور بولنا تخلوق جیسا ہوتی ، وہ کسی رکا دن میں نہ پڑا ہو گا تو ایک صورت میں اس کا رکنا اور بولنا تخلوق جیسا ای ہوتی ، وہ کسی رکا دن میں نہ پڑا ہو گا تو ایک صورت میں اس کا رکنا اور بولنا تخلوق جیسا ہوتی ہو ہو کسی رکا دن میں نہ پڑا ہو گا تو ایک صورت میں اس کا رکنا اور بولنا تخلوق ہو گا

#### \*\*\*\*



گیار ہواں باب:

اللدى زيارت كے بارے ميں

ان كاعقيده

سارے صوفیاء کا اس عقیدہ پر اتفاق ہے کہ اللہ تعالٰی آخرت میں ان آنکھوں ے دیکھا جا سکے گا، بال اسے کافرنہیں، صرف مسلمان دیکھ سکیں کے کیونکہ بداللہ کی خاص مہربانی ہوگی کیونکہ اس نے فرمارکھا ہے۔ لِلَّذِينَ آحَسَنُوا الْحُسَلِى وَزِيَادَةُ طَرِيسَ ٢٠٠) "نبک کام کرنے والوں کونیکی کے علاوہ چھےاور بھی ملے گا۔'' زيارت الهيد عقلاً جائز ادر قرآن وحديث كالطب يفنى ب: صوفیاء کرام ذہنی طور پر اللہ کا دیکھا جانا مانتے ہیں اور ای کے ساتھ دہ (قرآن وحديث) س كراب يقين يجمع ميں، ذہني لحاظ منتے ہوں جائز ہے كہ دہ موجود ہے اور ہرموجود دیکھا جاسکتا ہے جبکہ اللہ نے جمیں دیکھنے کی طاقت دے رکھی ہے اور اكراب ويجعنامكن ندبوتا توحضرت موكى عليدالسلام كا آربي أنظر إليك (الاراف: ١٣٣) ا کم درخواست کرتا ان کی جہالت اور پھر کفر بنا اور پھر دہ فَإِنِ اسْتَقَرَّمَ كَانَهُ فَسَوُفَ تَرَانِي (الاراف: ١٣٣)



" پہاڑا پنے مقام پررہا توتم مجھے دیکھ سکو گے۔"

کہ کر اس زیارت کیلئے پہاڑ کے صحیح رہنے کی شرط نہ لگاتا اور اللہ کے ا قائم رکھنے پر عقل میں آتا ہے کہ وہ قائم رہا جس سے یقیبا معلوم ہوا کہ اس سے رکھنے والی زیارت ہونا بھی ممکن ہے اور جب ذہنی طور پر ثابت ہوئی اور قرآن میں فرمانوں کے ذریعے ہمارے سننے میں آگیا کہ

ۅؙڿؙۅ۫ؗڰ۠ؾۜٷڡؘئؚڹۣڹۜٵۻؚڗۘۊٞ۠۞ٳڵڗؚؾۭؠؘٵٮؘٵڟؚڗۊٞ۠

(القيامه: ۲۲ تا ۳

''اس دن پچھ خوشی سے ساتے نہ ہوں گے اور اللہ پر نظریں جمائے ہوں گے۔'' نيز فرمايا\_ ػؖڵۜٳڹۧۜۿؙؗؗۿۜ عؘڹٛڗ<del>ۜ</del>ؾؚؚۿؗؗ؞ؘؽۅٛڡؘؽؚۮۣڵؠٞڂۼؙۅؙڹؙۅ۬ڹ (مطفقين: ١٥)

''ہاں یقینااس دن وہ اپنے رب کی زیارت سے محروم ہوں گے۔'' نيز فرمايا\_ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسَنِي وَزِيَادَةٌ طُرِينَ ٢٦) '' ایتھے کام کرنے والوں کو نیکی کے علاوہ پچھاور بھی ملے گا۔'' چنانچہ حدیث سے پتہ چلا کہ زیادہ چیز یہن زیارت ہوگ۔ پھر نبی کریم ﷺ نے فرمایا تھا: "ابھی تمہین تمہارے پروردگار کی زیارت یوں ہو کی جسے تم چود حویں کا جاند دیکھتے ہو اور قرامت کے دن اسے دیکھتے وقت بھڑو گے



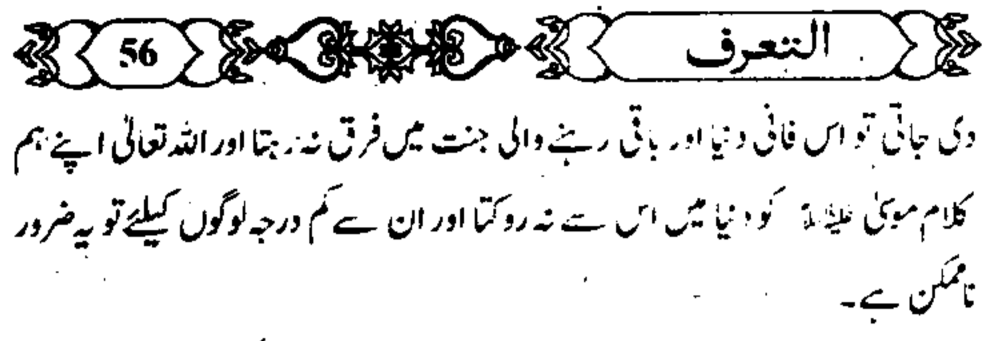
اس بارے میں بہت ی مشہور اور نبی کریم سطح میں تک پینچی حدیثیں ملتی ہیں (اور جب بی ثابت ہو گیا) تو اسے زبانی ماننا، اس پر ایمان لا نا اور اسے سچا کرنا یقینی ہوا اور جو معنیٰ اس کے منگر نکالتے ہیں، وہ نامکن ہے، مثلاً وہ

إلى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (القيام: ٢٣) کا معانی بیہ لیتے ہیں کہ اس دن وہ اپنے پروردگار کے تواب کو دیکھ رہے ہوں کے، اور اس کی وجہ سے سے کہ تو اب ، اللہ جیس بلکہ دوسری چیز ہے اور

آرین آنطر الیک کے بارے میں کہتے ہیں کہ دہ کوئی نشانی مانگیں گے کیونکہ اللہ انہیں ( حضرت مولیٰ علیائلہ) کونشانیاں دکھا چکا تھا اور پھر

الاتُكْبِرِ كُمُ الْابْصَارُ <sup>(الإنو</sup>ام: ۱۰۳) کے متعلق کہتے ہیں کہ جیسے بیہ آنکھیں ایسے دنیا میں نہیں د کم سکیں تو آخرت

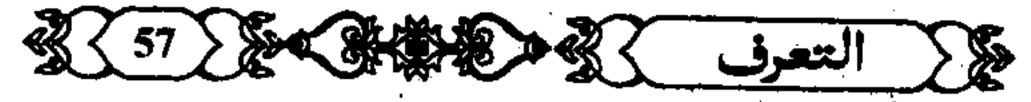
میں بھی نہیں دیکھ سکیں گی جبکہ اللہ آنکھوں کے ذریعے یا لینے کو تامکن کر چکا ہے کیونکہ اسے پالین، ایک خاص حالت اور تھراؤ کا ثبوت دیتا ہے جس کی وجہ سے اس نے اس حالت اور کم او بنی کو ناممکن گر دیا ہاں زیارت ناممکن نہیں کی کیونکہ اس میں خاص حالت اور گھیزاد کا معاقبتہیں ہے۔ دنیا میں آنگھوں اور دلوں سے اسے دیکھنا نامکن ہے: سارے صوفیاء کا فرمان ہے کہ وہ آنکھوں اور دلوں سے دیکھانہیں جا سکتا البتداس کا یقین رکھنا فرض ہے کیونکہ بیہ بڑی عزت اور سب سے بڑی نعمت کے اور بیہ اعلی مقام کے بغیر مناسب تہیں اور اگر اس دنیا میں لوگوں کوسب سے بڑی نعمت دے



دوسری بات بیہ ہے کہ دنیا فناء ہونے کی جگہ ہے اور بیمکن نہیں کہ باقی رہے والا اس فانی دنیا میں دیکھا جا سکے اور اگر وہ اسے دیکھے لیتے تو اس پر ایمان لانا بہر حال ضروری ہوتا۔

آخری بات رہے کہ اللہ تعالیٰ کے بتانے کے مطابق یہ زیارت آخرت میں ہو گی اس نے بیس بتایا کہ دنیا میں ہو سکے گی تو پھر ہمیں اللہ کی بتائی بات پر رک جاتا ہوگا۔

#### \*\*\*\*



باردان باب: درجین

كبارسول التديينية في المجتنب المجترب كود يكها تها،

صوفياء كااختلاف

صوفیاء کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ حضرت محم مصطفی یظینی نے معران کی رات اپنے پروردگار کو دیکھا تھا یا نہیں؟ چنانچہ اکثر اور بڑے بڑے صوفیاء فرمات ہیں کہ حضرت محمد یضینی ہے اے ان آنکھوں سے نہیں دیکھا تھا اور نہ تک دنیا میں اے کسی نے دیکھا، وہ سیّرہ عائشہ صدیقہ فران کھا کے اس فرمان کو سامنے رکھتے ہیں کہ ''جو بید خیال کرے کہ حضرت محمد یطینی ہے اپنے اپنے دیکو دیکھا ہے

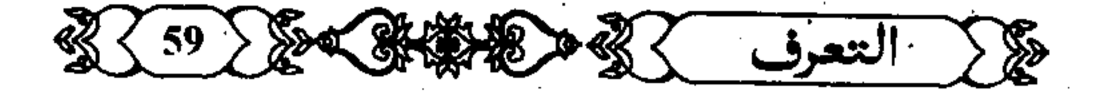
توده جموتا ہے۔'' چانچ حضرت جنید، حضرت نوری اور حضرت ابوسعید خزار دیکھیم ای طبقے سے تعلق رکھتے ہیں جبکہ پچھ دوسرے صوفیا وفر اتے ہیں کہ ہی کریم سط کی تر نے معران کی رات اللد تعالى كود يكما تعا اور بيازيارت يورى كلوق من س مرف المى كوجولى جي حضرت مولى مليئتها بى كوكلام كرينة كاموقع ملارب يوك حضرت ابن عماس ،حضرت اساء اور حضرت انس مذافقا کی روایتوں کو سامنے رکھتے ہیں۔ ان میں حضرت الوعبد اللہ قرش، حضرت شبلی شفاقتم اور آخری دور کے محصوفیا وشامل ہیں۔ مجمدد من جوبد کتے ہی کہ انہوں نے اسے اعموں کی بجائے دل سے ويكما تما اوروه الشرك ال قرمان كوسامن ركم موت إلى-8 2 M 26 20 20 1



مَا كَنَّبَ الْفُؤَادُمَارَ إِي (الجم: ١٠)

"دل نے ان کے دل سے دیکھے کو جھٹلا یا نہیں۔"





تير ہواں باب:

تقترير اور كامول كوخود پيدا كرنے كے

بارے میں صوفیاء کاعقیدہ

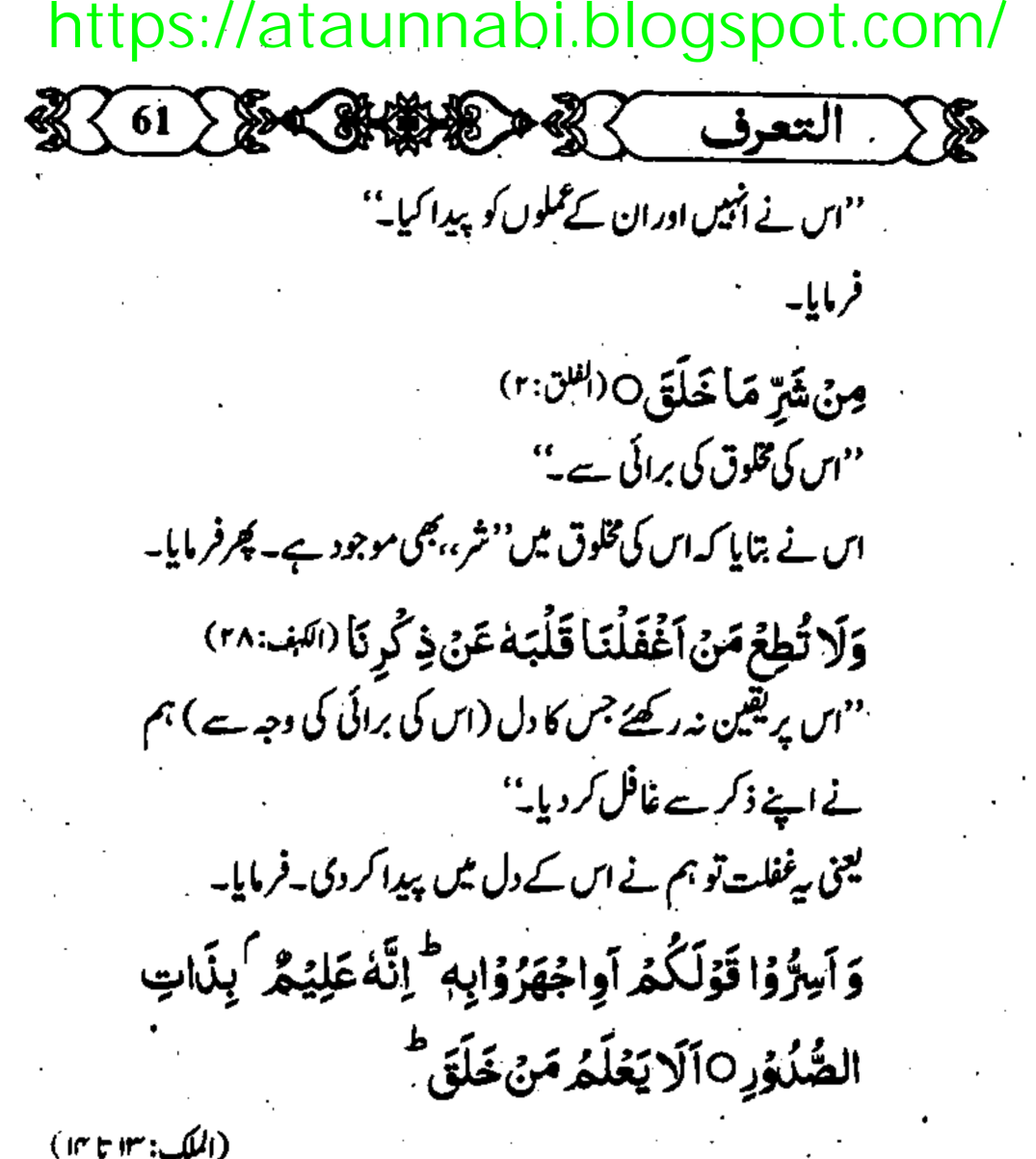
سارے صوفیا ، کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالی پوری مخلوق کے مملوں کو دیسے ہی پیدا <sup>کر</sup> نے والا ہے جیسے اس نے ان کے وجود پیدا کئے، وہ پید بھی فرمائتے ہیں کہ لوگ اچھا براجو کام بھی کرتے ہیں تو وہ اس کے فیصلے، لکھے، آرادے اور مرضی کے مطابق ہوتا ہے ادر اگر ایسانہیں ہوتا تو وہ پھر اللہ کے نہ تو بندے ہوں گے، نہ اس کے پالے سے ب نہ بیدا کئے گئے بنیں کے حالانکہ اللہ تعالٰی نے فرمایا ہے۔

قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْئٍ (الرحد: ١١) " فَرَما دو که الله جريش کو پيدا گرين والا ي · · نيز فرمايايه اِنَّا كُلَّ شَيْمٍ خَلَقُنْهُ بِقَدَرٍ (المربع) "بهم نے مرضح واندازہ كركے پيدا كرركھا ہے۔" پھر فرمایا۔ وَكُلُّ شَيْئٍ فَعَلَوْكُون الزَّبُرِ (المر: ٥٠) "أن كابركام جارب بال لكحابوات."

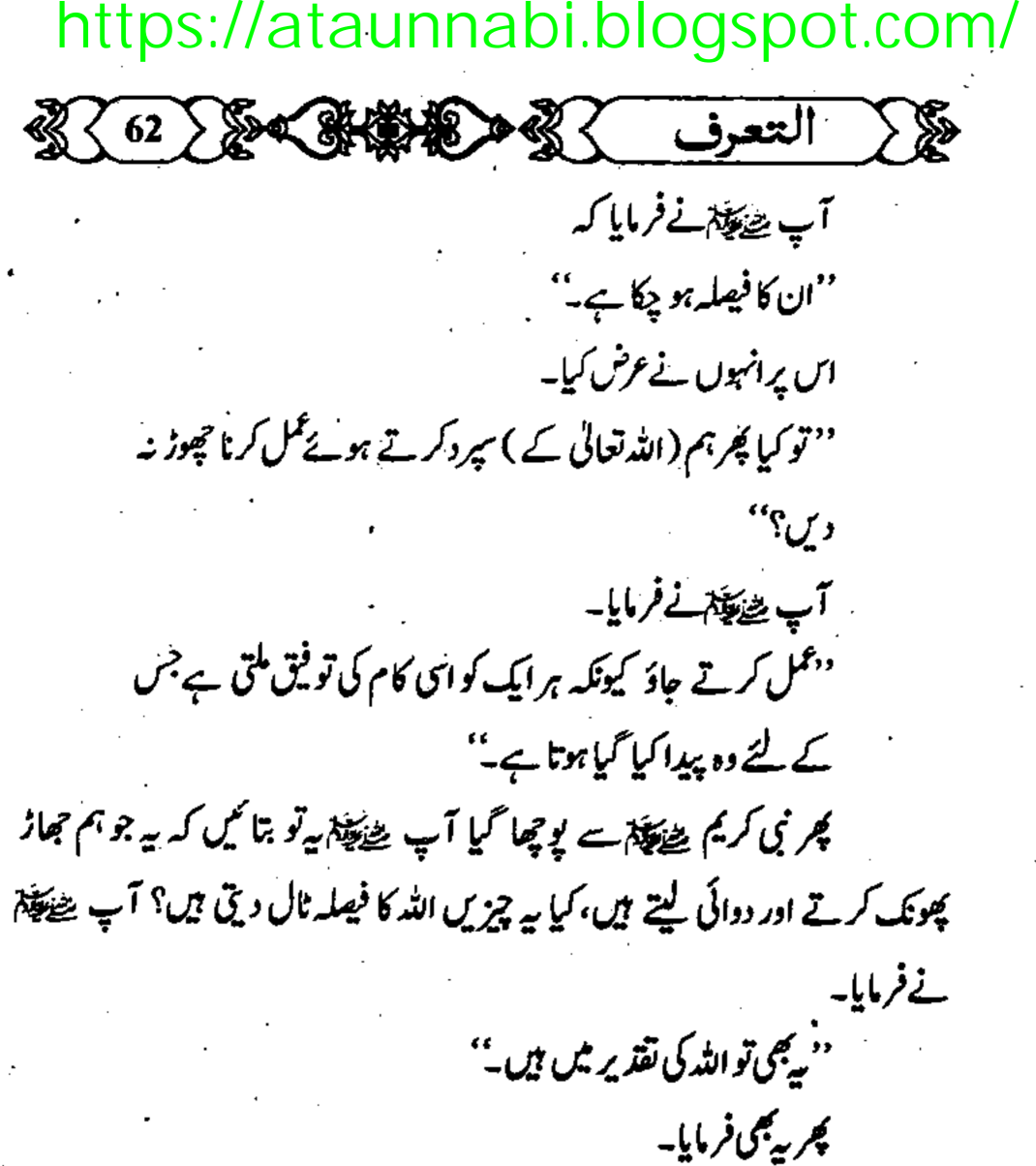


قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْئٍ وَهُوَ الْوَاحِ الْقَهَارُ

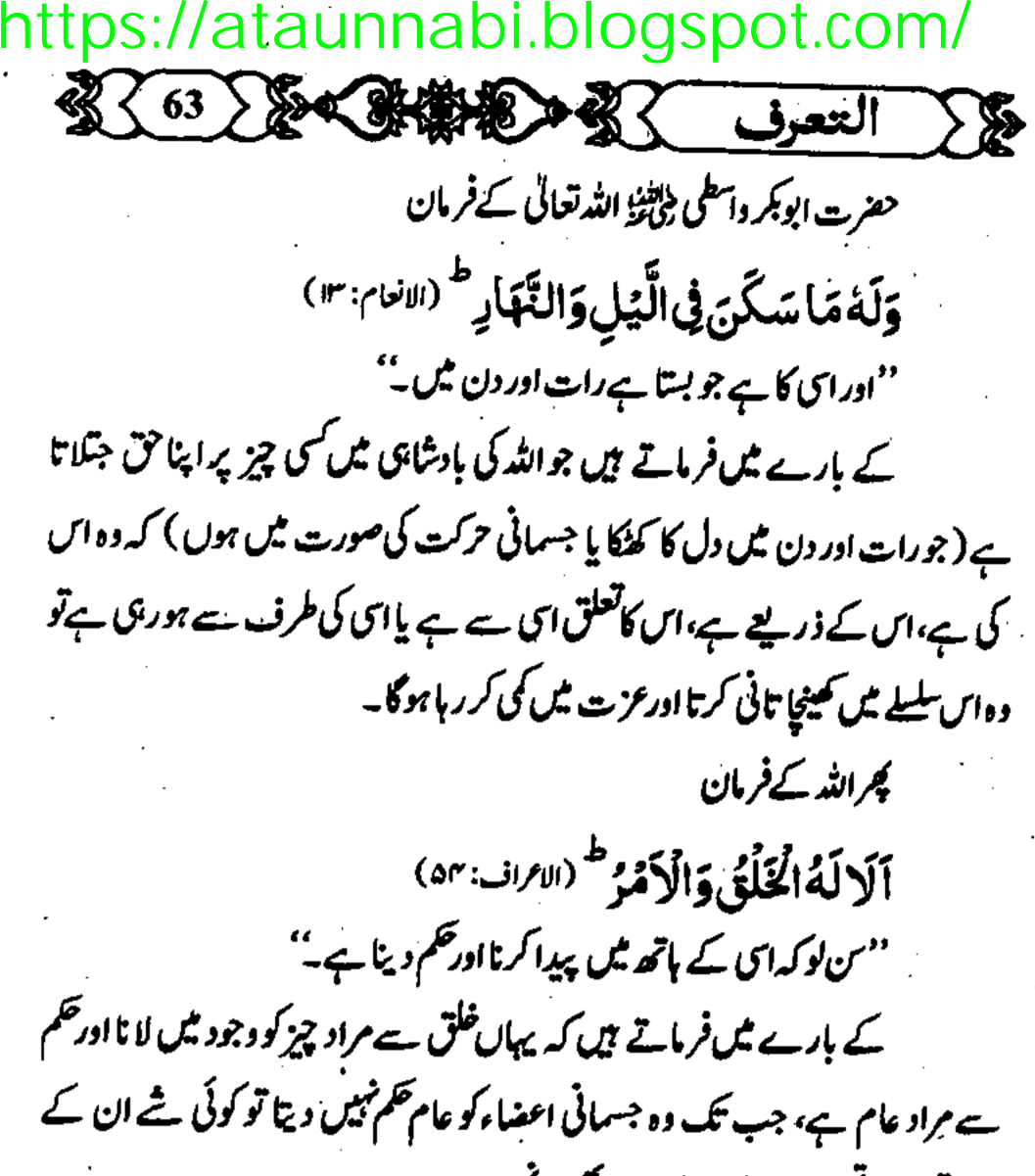
• • فرما دو که الله بر شے کو پیدا کرنے والا ہے اور وہ اکیلا اور دید کیے۔ والأيب چنانچہ اس نے سی اور کا پیدا کرنا نامکن کہہ دیا، پھر فرمایا۔ وَقَتَرْ ذَافِيهُا السَّيْرَ (- ١٠٠) "اور ہم نے ان شہروں میں ایک حد تک فاصلہ رکھا۔" چنانچہ اس نے ان میں ان کی سیر کی اطلاع دیے دی۔ پھرفر مایا۔ وَاللهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ (السانات: ٩١) **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



"تم این بات آسته کهویا آداز ....، دو تو دلول کی جانتا ہے، کیا وہ نہ جانے جس نے پیدا کیا) اس میں اس نے بتا دیا کہ ان کی طرف سے آہتدادر او تح آواز سے کمی ہوئی باتیں، ای کی پیدا کی ہوئی ہیں۔'' حضرت عمر دلانند في عرض كيا-" یا رسول الله بط يتر جا بجلا برائ توسمی كد كما جارے كے جوئ کام ایسے ہیں جن کا فیصلہ ہو چکا ہے یا ابھی لکھے جانے وا



· · كوئى محض اس دفت تك مومن نہيں ہوسكتا جب تك دو اللہ كو دل ے نہ مانے اور اس کے ساتھ ساتھ بیدنہ مانے کہ اچھ برے کام اللہ کے ہاں کیسے جانچے ہیں۔' (پھر يوں کہتے ہيں) جب بيمكن ب اللہ تعالى بدنظر پيدا كرتا ہے تو يہ بھى ممکن ہوگا کہ براکام پیدا کردے چنانچہ اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ رعشہ کی بیاری والے کی حرکت اللہ نے پیدا کر رکھی ہے اور یونی دوسروں میں پیدا کی ہے البتہ اس کی حرکت میں تو اس کی مرضی کا دخل ہے لیکن دوسرے کی حرکت میں اس کی مرضی کا دخل مہیں ہے۔



مطابق نه ہوتی اور اس میں مخالف چیز جسی یو بر

\*\*\*\*



چودھواں باب:

جسمانی طاقت کے بارے میں

ان کے فرمان

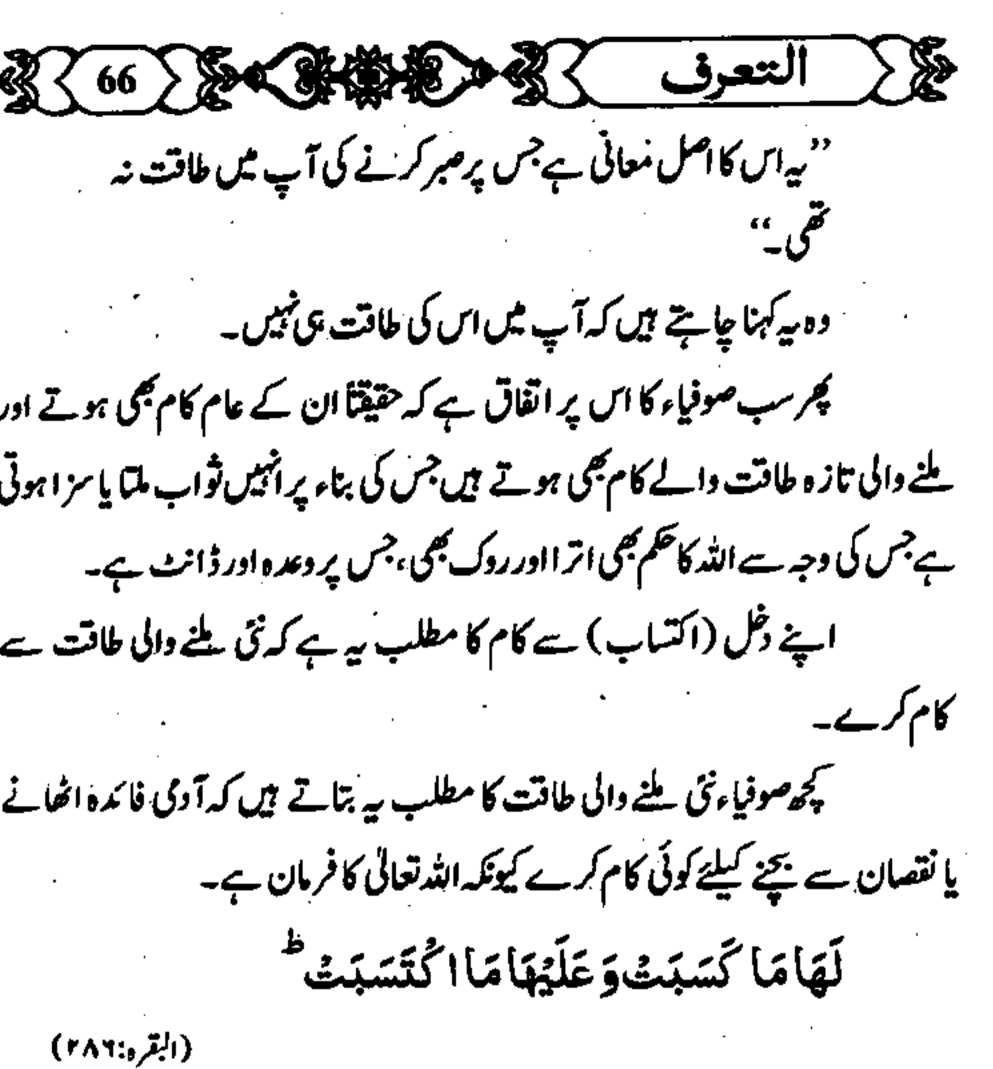
سب صوفیاء کا اتفاق ہے کہ وہ جو سانس بھی لیتے ، آنکھ جھپکتے اور حرکت کرتے ہیں تو ان کے ساتھ بی ان میں ایس طاقت اور ہمت آ جاتی ہے جسے ان میں اللہ پیدا کر دیتا ہے اور وہ ان کا موں سے آگے پیچھے نہیں ہوتی اور اس کے بغیر کوئی کا م بھی نہیں ہوتا، اگر ایسا نہ ہوتا لوگ اللہ کی صفت کے ساتھ جو چاہتے کرتے اور جو چاہتے تھم دیتے اور طاقت وقدرت اللہ تعالیٰ اپنے فرمان

يَفْعَلُمَا يَشَاً "وه جو چاہے کرتا ہے۔'' کی بناء پر گھٹیا، کمزور اور مختاج بندے سے بڑھ کر نہ ہوتا اور اگر یہ طاقت تندرست جسماني عضاء ہوتے تو كام كرف من سارے تندرست اعضاء ايك جسے ہوتے حالانکہ جب ہم صحیح سلامت اعضاء کو دیکھتے آدر ان کے کام نہیں دیکھتے تو ثابت ہوتا ہے کہ بید طاقت درست اعضاء پر باہر بی سے آتی ہے جو من بڑھتی رہتی اور دقت بے دقت ہوتی ہے جسے اپنے طور پر ہرایک دیکھتا رہتا ہے۔ جب بیتوت باہر سے آتی ہے اور ایک چیز نہ تو خود باتی روسکتی ہے اور نہ ج

https://ataunnabi.blogspot.com/ کست التعرف ابنی بقاء کی وجہ سے باقی رہتی ہے کیونکہ جو چیز خود قائم نہ ہواور نہ ہی اس کی وجہ سے کوئی دوہری چیز قائم ہوتو وہ دوسر بے کی اقبر رہنے کی وجہ سے قائم نہیں ہو سکتی کیونکہ اس کا باقی رہنا اس کے باقی رہنے کی وجہ سے نہیں ہوتا تو خود اس کا باقی رہنا غلط ہوا اور جب ایسا ہے تو یقدینا ہر فضل کی طاقت، دوسری چیز کی طاقت سے الگ ہوگی اور اگر ایسا نہ ہوتو مخلوق کو اپنے کا موں کے موقع پر اللہ کی ضرورت ہی نہ ہوا در نہ دہ اس کے محتاج ہوں اور پھر اللہ کے فرمان

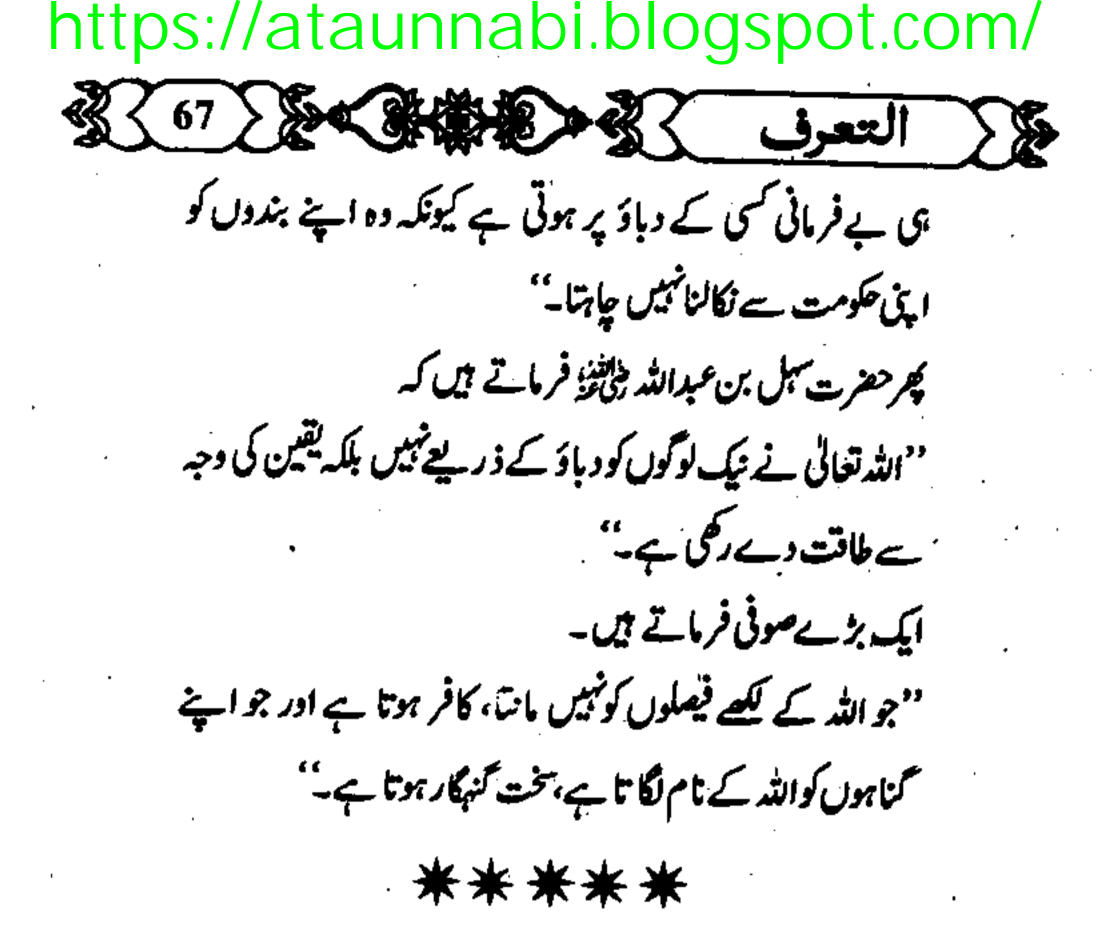
اِیتَاک ذَسْتَعِدَیْنُ ''ہم تجھ بی سے مدد مانتَکتے ہیں۔' کا کوئی معانیمی ندرہے۔ اگر وہ طاقت کام سے پہلے ہواور کام کرنے کے موقع پر نہ ہوتو وہ کام انہونی طاقت سے ہوتا ہو گا اور ایسا ہونے کی صورت میں وہ کام طاقت کے بغیر ہور ہا ہوگا، اس سے نداللہ تعالیٰ کارب ہونا ثابت رہتا ہے اور نہ بندے کا بندہ ہونا، کیونکہ ایسا ہونے کی صورت میں ممکن میں میں ملاقات ایک بندہ ہونا، کیونکہ ایسا ہونے کی

صورت میں ممکن ہے کہ بے طاقت لوگوں سے کام ہوجائے اور اگر ایسامانا جائے تو ماننا ہو گا کہ خود ان کا وجود کمی بنانے والے کے بغیر ہو حالانکہ اللہ تعالی نے حضرت مول علیاتِ اورایک نیک بندے (حضرت خضر علیاتِ ) کے واقعہ میں فرمایا ہے۔ لَنْ تَسْتَطِيْعَ مَعِي صَبْرًا (الله : ٢٢) " آپ میرے ساتھ بالکل نہ چل سکیں گے۔' بكرفرمايا تحابه ڂڸڰؾ*ٲۅۣؽڵڡؘ*ٵڵڡ۬ڗؾۜڛؘڟؚۼڟۜڸؘؽۅڝٙڹۯٵ<sup>ڟ</sup> (الكبف: ٨٢)



# '' آدمی اچھا کام کرے تو فائدے میں رہے گا، برا کرتے نقصان اللحائے گا۔'' وہ اس بات میں بھی ایک ہیں کہ برائی دالے کام میں وہ اپنی مرضی کر سکتے ہیں، ارادہ کر سکتے ہیں لیکن انہیں اس بارے میں ابحارانہیں جاتا، نہ ہی مجبور کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی ان پر زور ڈالا جا سکتا ہے۔ اختیار والا کہنے سے ہماری مراد ہی ہے کہ اللہ تعالٰی نے ہمارے کیے اختیار پدا کیا ہے تو پر مجبور کرتا نہ رہا تا ہم کسی کام کو ہماری مرضی پر بھی نہیں چھوڑ اگیا چنا نجہ حضرت حسن بن على لِلْحَظِّنِا فرمات بيں۔ '' اللہ تعالیٰ کی فرما نبر داری کسی کے مجبور کرنے سے نہیں ہوئی اور نہ **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari





يندرهوال باب:

سمسي كومجبور كرني تصحلق

صوفياءكيا كہتے ہيں؟

ایک صوفی اسے مشکل قرار دیتے ہیں، انہوں نے کہا کہ یہ جر صرف ایک دوسرے کورد کنے والے دوشخصوں کے درمیان پیدا ہوتا ہے اور وہ یوں کہ علم دینے والا کام کرنے کو کیے اور جسے تھم دیا ہو، دہ نہ کرے تو تھم دینے والا اسے وہ کام کرنے پر مجبور کرے گا

مجبور کرنے کا معانی یہ ہے کہ کام کرنے والے کو ایسے کام پر مجبور کیا جوائی جے وہ پند نہیں کرتا اور اینی بجائے دوسرے سے کرانا چاہتا ہے چنا نچہ مجبور کیا ہوا مخض ناپند یدہ کام کرنے پر مجبور ہوتا ہے اور پند یدہ کو چھوڑ دیتا ہے چنا نچہ اگر وہ اسے مجبور ند کرتا اور اس پر زور نہ ڈالنا تو وہ حجبوٹ جانے والا کام کرتا اور کیا جانے والا نہ کرتا تا ہم نہ کرتا اور اس پر زور نہ ڈالنا تو وہ حجبوٹ جانے والا کام کرتا اور کیا جانے والا نہ کرتا تا ہم ہے بات ہمیں ایمان اینانے ، کفر اینانے ، فر ما نبر داری کرنے اور بے فر مانی میں دنگا کی نہیں دیتی بلکہ ایک موٹ مخص ایمان لاتا ، اسے پند کرتا اور اچھا جا دنا، اس کی خواہش نہیں دیتی بلکہ ایک موٹ مخص ایمان لاتا ، اسے پند کرتا اور اچھا جا دتا، اس کی خواہش مزید اور اس کے خلاف نیس چلنا جبکہ کفر کو ناپند کرتا، اس سے پریشان ہوتا، اس کی خواہش جا تا ہے ، اسے چاہتا نہیں بلکہ اس کے خلاف چیز کو اینا تا ہے حالانگہ اللہ تعالیٰ نے ایمان کی بناء پر اس کیلئے مرضی کرنا، اچھا جاننا اور اسے چاہنا پیدا کیا ہے جبکہ گفر کی صورت میں اس کیلئے ناراضگی ، ناپند یدگی اور رد ہو جانا جیسی عاد تیں کرتا ہے ۔ اند

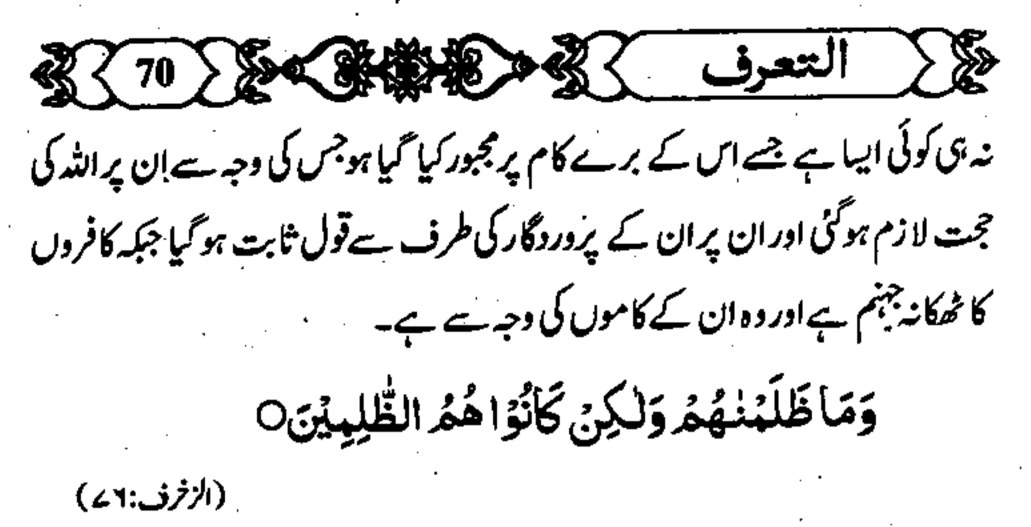


تعالى فرماتا ہے۔

- حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوْ كُمْ وَكَرَّة إِلَيْكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُوْقَ وَالْعِصْيَانَ<sup>ط</sup>
  - ''اللہ تعالیٰ نے تمہیں ایمان پیارا کر دیا ہے اور اسے تمہارے دلوں میں سجا دیا اور کفر اور تھم عدولی اور نافر مانی تمہیں نا گوار کردی۔'

جبکہ کافر شخص کفر کو پیند کرتا، اسے اچھا سمجھتا، پیند کرتا، اس کا ارادہ کرتا اور اسے اس کی ضد (ایمان) کے مقالبے میں اینا تا ہے جبکہ ایمان کو ناپسند کرتا، اس پر ناراضگی دکھاتا، اسے براسمجھتا، اسے ارادہ میں نہیں لاتا اور اسے اس کی ضد (ایمان) کے مقالبے میں اینا تا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کو پیدا فرمایا ہے چنانچہ وہ فرما تا

كَذَلِك زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمُ مُ (الانعام: ١٠٨) "م نے برامت كمل أتيس نوبصورت كردكھائے-" · پ*ر فر*مایا۔ ۅ*ؘڡڹؙؿؙ*ڔۮٲڹؙؾٞٛۻؚڵؖ؋ؿۼؘۼڵڞؘٮٞڒ؇ؘۻؾۣڤٙٵڂڗڿٵ (الانعام: ١٣٥) "اور جسے مراہ كرتا جاہتا في اس كاسين بنك اور كھنا ہوا كرديتا ان دونوں میں سے ایسا کوئی نہیں جسے اس کی پیند کی ضد سے رد کا گیا ہوا در



"ہم نے توان پر ظلم ہیں کیا بلکہ وہ ی ظالم ہیں۔" اوراللدجو چاہے، کیا کرتا ہے۔ لَا يُسْئَلُ عَنَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ ٥

(الالدیا است اس کے کاموں کے بارے میں سوال نہیں کیا جا سکتا البتہ لوگوں سے سوال کیا جا سکتا ہے۔' ابن الفرغانی فرماتے ہیں دل کا کوئی کھٹکا اور حرکت ہے تو وہ اللہ کے عظم ہی سے ہاور وہ اس کا فرمان کن نے چنانچہ وہ پیدا کرتا ہے تو امرے اور پیدا کرنے کا کام ای کے عظم سے ہاور پیدا کرتا اس کی ایک خوبی ہے چتانچہ اس نے ان دو حرفوں کے ذریعے کی عقل مند کیلئے یہ تنجائش نہیں چھوڑی کہ وہ دنیا و آخرت کی کی بھی شے پر دو کوئی کرے، وہ چیز نہ اس کی ایک حواری کہ وہ دنیا و آخرت کی کی جی سے پر کہ اللہ کے علاوہ عبادت کرانے کا حقد ارکوئی نہیں۔

\*\*\*\*

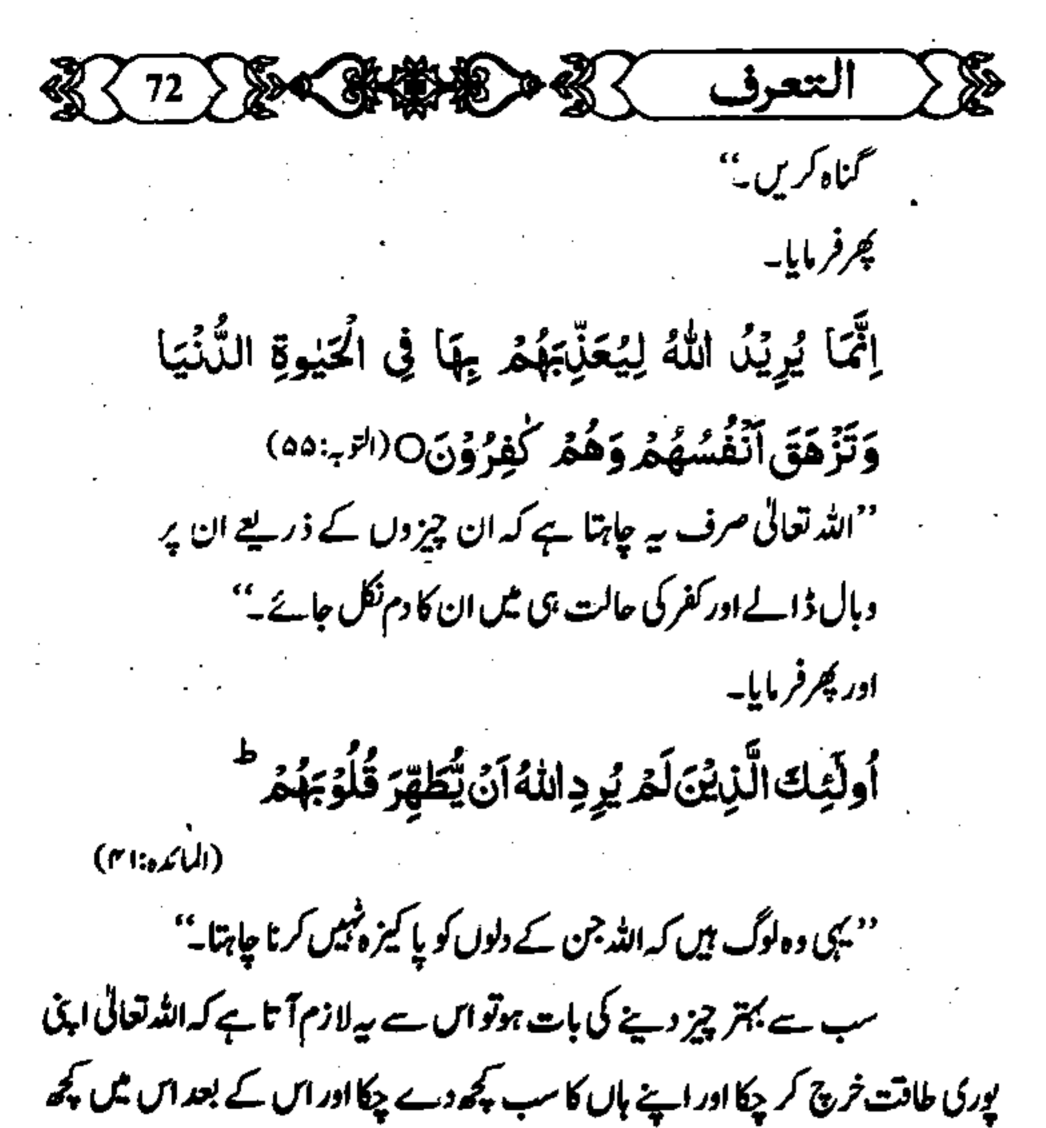


سولہواں باب:

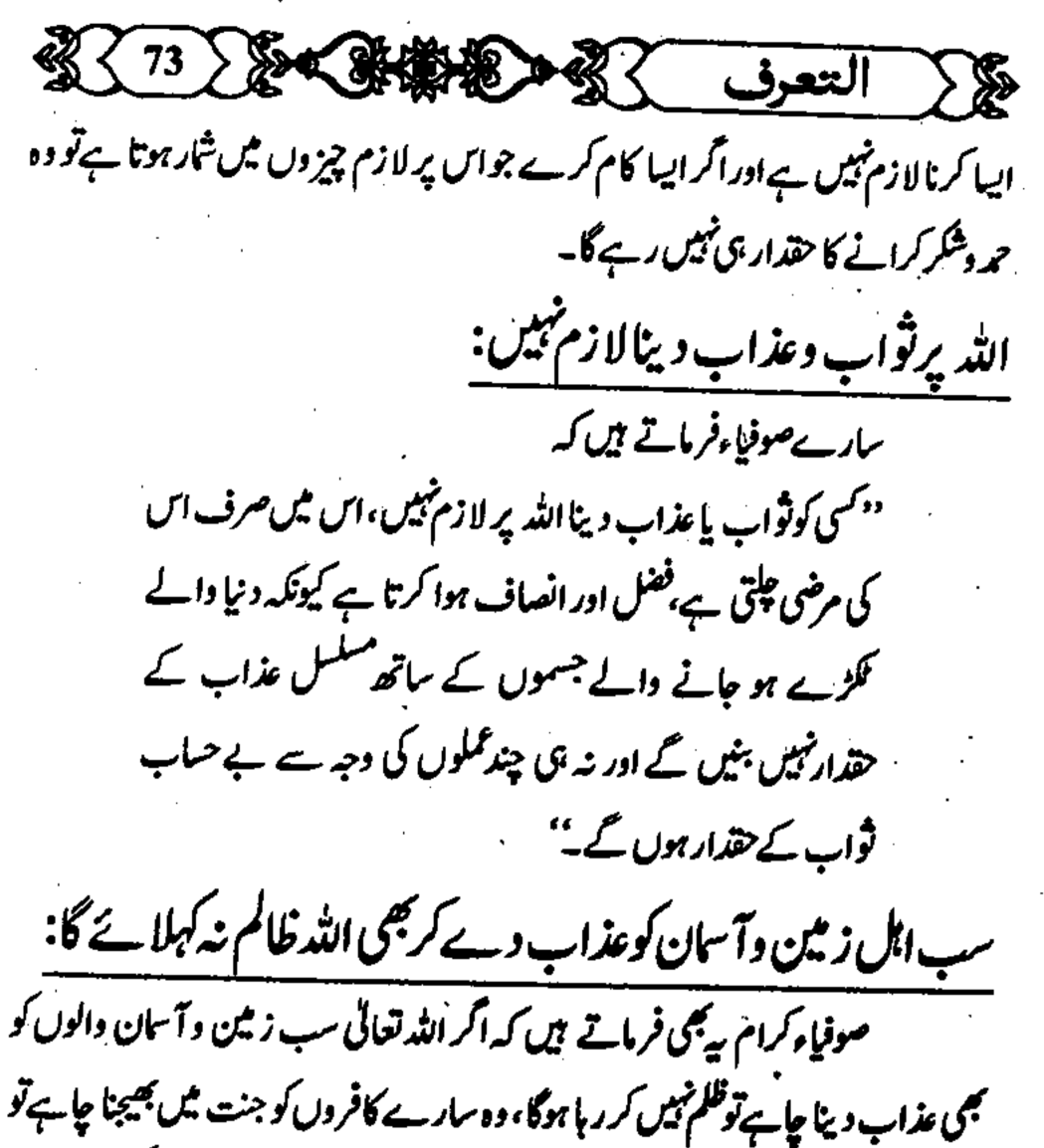
زياده بهتركام كي باري مي صوفياء كخرمان

صوفیاء کا ال بارے میں اتفاق ہے کہ اللد تعالیٰ اپنے بندوں کے ساتھ مرضی کا برتا کرتا ہے اور ان کے بارے میں مرضی ہی کا عظم دیتا ہے خواہ وہ کام ان کے لئے زیادہ بہتر ہویا نہ ہو کیونکہ تحلوق اس کی ہے اور تھم بھی ای کا چل ہے۔ زیادہ بہتر ہویا نہ ہو کیونکہ تحلوق اس کی ہے اور عظم بھی ای کا چل ہے۔ لا یُسْتَکُ علماً یَفْعَکُ وَهُمْ یُسْتَکُونَ (الانبیانُ: ۲۳) ''اللہ جو کچھ کرتا ہے اس کے متعلق کوئی باز پرس نہیں کر سکتا اور

بندوں کی باز پرس ہوگی۔'' اور اگر ایسا نہ ہوتا تو بندے اور پروردگار کے درمیان فرق ہی نہ ہوتا۔ پھر ارشاد ہوتا ہے۔ وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَئْمَا نُمَلِي لَهُمْ خَيْرُ لأنفسهم وأتمانم فأنهم ليتزداد والمماج • (آل مران: ۱۷۸) <sup>••</sup> کافرلوگ میدند بخلیس که ہم جوانہیں ڈھیل دے رہے ہیں بیدان سیلئے بہت بہتر ہے، ہم تو اس لئے دھیل دسیتے ہیں کہ اور زیادہ



اور دینے کی ہمت ہی نہ رہی کیونکہ جب اس نے انہیں انتہائی بہتر چیز دے دی تو اس انتہائی چیز کے بعد کوئی اور چیز نہ ہوگی اور اگر وہ اس سے بڑھ کر بہتری کرنا چاہے تونہیں کر سکے گا اور انہیں اتنا پھردینے کے بعد اس کے پاس ایسا پھرند بچے جو ان کی زیادہ بہتری کیلئے انہیں دے سکے، اللہ تعالیٰ عاجزی کے ایسے الزام سے بالکل بری ہے۔ مخلوق کوهمتیں دینا صرف فضل کی بناء پر ہے: سارے صوفیاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ اپنے بندوں سے اجها برتاؤ كرتا، صحت مند ركمتا، محفوظ ركمتا، إيمان وبدايت كي دولت ديتا إدرمهر باني فرماتا ہے تو بیاس کافضل دکرم ہوتا ہے، اگر وہ ایسانہ کرے تو اس کیلئے بیا جائز ہے، اسے



بیاس سیلے مشکل بات نہیں کیونکہ تلوق ای کی ہے اور حکم بھی ای کا جاتا ہے لیکن اس نے خود بتارکما ہے کہ وہ ایمان والوں کو ہمیشہ انعام دے کا اور کافروں کوسکس عذاب میں رکھ کا اور چونکہ اس کی ہربات تکی ہوتی ہے اور بتائی بات شمیک ہوتی ہے تو لازم طور پر دہ ان سے یہی سلوک کرے گا، اس کے علاوہ کوئی اور صورت اس کے لئے مناسب نہ ہوگی کیونکہ اس کی بیے بات جموف نہ بن سکے گی۔ اللہ تعالی جموف سے کوسوں دور ہے۔ اللہ کے کسی کام کا کوئی سبب نہیں ہوتا: سب موفياءفر مات جي كه · · الله تعالى كوتى بمى كام كمى سبب كى بناء پر نبيس كرتا كيونكه اگر اس

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كي التعرف كي ال کے کسی کام کا کوئی سبب ہوگا تو اس سبب کا بھی کوئی سبب ہوتا ضروری ہے اور بیسلسلہ چکتا چلا جائے گا جو ختم ہونے والا نہ ہو گا ادراييا ہونا باطل ہے۔'' چنانچہ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمَ مِّنَّا الْحُسَلَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَلُونَ (الانباي: ١٠١) "بااشبه جنہیں ہم پہلے سے بعلائی دے کیے، اس جنم سے بہت دور بیں۔' پھر قرمایا۔ هُوَ اجْتَبْكُمُ (الْحَ: ٥٠) "اس في يند كرايا -نيز فرمايا\_ وَتَمَتَتُ كَلِبَةُ رَبِّكَ لَامُلَكَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ (مور: أاا) "اورتمهارے پروردگار کی بیعیات بوری طرح درست ہے کہ میں جنوں اور انسانوں کو بلا کرجہنم کو بھر دوں گا۔'' ادرقرماتا يبصد وَلَقَدُخُرَ أَنَا لِجَهَدَمَ كَثِيْرًا فِنَ الْجِنْ وَالْإِنْسِ

(149:11/1)

"اور بلاشیہ م نے جہنم کیلئے بہت سے جن اور انسان پیدا کرر کھ



ہیں۔ ہی سب ایسے کام ہیں کہ جن میں ہے کوئی بھی کام ظلم و جور (زیادتی ) نہیں بتا کیونکظ م صرف اس وقت ظلم بتما جب اس کام سے ہمیں روک دیا گیا ہوتا کہ ظلم ایک چیز کوغیر جگہ پر رکھنے کا نام ہے اور جور صرف اس بناء پر جور و زیادتی ہوتا ہے کیونکہ اس میں اس راہ سے ہٹ جانا ہوتا ہے جو اس کیلئے بتا دی گئ ہوتی ہے اور اس مثال سے ہٹنا ہوتا ہے جو او پر سے اس کیلئے بنائی گئی ہوتی ہے اور جو ای کی قدرت میں ہوتی ہے اور ہوتا ہے جو او پر سے اس کیلئے بنائی گئی ہوتی ہے اور جو ای کی قدرت میں ہوتی ہے اور اور جھڑ کنے والا ہے تو وہ جو کچھ بھی کر یے ظلم نہیں ہوگا اور نہ ہی اس کے او پر کوئی تھم چلا نے جس کا وہ تھم دیتا ہے اور پھر اس کی طرف سے کوئی بھی چیز بری شار نہ ہو گی کیونکہ بری جس کا وہ تھم دیتا ہے اور پھر اس کی طرف سے کوئی بھی چیز بری شار نہ ہو گی کیونکہ بری کہ بری چیز وہ جو جس سے اس نے روک رکھا ہے اور اچھی وہ جس کے بارے میں اس کا تھم ہوتا۔

حضرت محمہ بن مویٰ کی کی فرماتے ہیں کہ "اچی سمجھی جانے والی چیزیں صرف اس کی بجلی کی وجہ سے اچھی شارہوتی ہیں جبکہ بری تمجمی جانے والی چیزیں اس کے بے تعلق ہو جانے کی وجہ سے بری بنتی ہیں اور یہ دونوں یا تیں ازل کی طرح ابدتک جاری رہیں گی۔'' ادر اس کا مطلب ہی ہے کہ چیزوں میں سے تمہیں حق کی طرف نے جانے ج والی چیز الی می جاتی ہے اور جو گھٹیا چیز کی طرف لے جاتی ہے، وہ بری کہلاتی ہے چتانچہ بری اور اچمی چیز وہی شار ہو کی جسے اللہ تعالٰی ازل ہی میں اچھا یا برا بنا چکا۔ اس کا ایک اور معانی تجی ہے اور وہ سیر کہ اچھی سمجھی جانے والی چیز وہ ہے جس

التعرف كالمح المجاهدة التعرف ≻⅀≫ پر اللہ کی روک کا پردہ نہ ہو چنانچہ بندے اور اس کے درمیان کوئی پردہ نہ ہواور برکی چیز وہ ہے جو پردے کی بچھلی طرف ہو اور بیہ پردہ رسول اللہ سے بیکھ کے اس فرمان کے مطابق اللہ کی روک ہےجس میں فرمایا ہے: " دروازوں پر پردے لنکائے گئے ہوں گے۔' پھر بيد بھی کہتے ہيں کہ " کطے دروازے، اللہ کی طرف سے حرام کی ہوئی چیزیں ہیں اور وہ پردی، اللہ کی طرف سے ملنے والے تکم جیں۔' \*\*\*\*



سترهوال باب:

وعدہ اور وعیر کے بارے میں

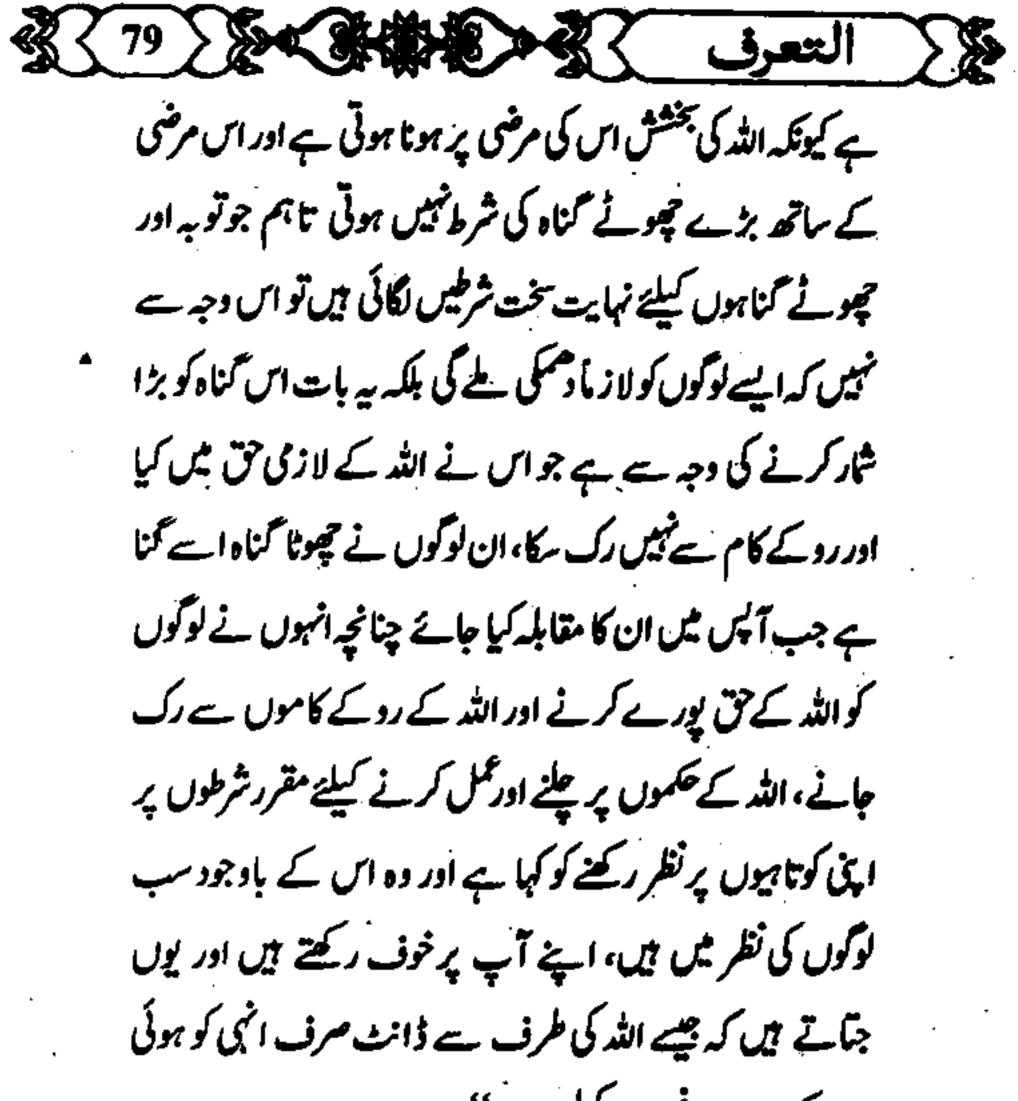
صوفياء كحفرمان

صوفیاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جب وعید کا لفظ سادہ طریقے سے بولا جائے تو یہ صرف کافروں اور منافقوں کیلئے بولا جاتا ہے جبکہ وعد کا لفظ سادہ بو لنے ک صورت میں مومنوں اور اچھے کام کرنے والوں کیلئے برتا جاتا ہے اور پچھ صوفیاء بڑے بڑے گناہ کرنے کی صورت میں چھوٹے گناہوں کے بخشے جانے کی اطلاع دیتے ہیں اوران کے سامنے بیآ بہت ہے۔

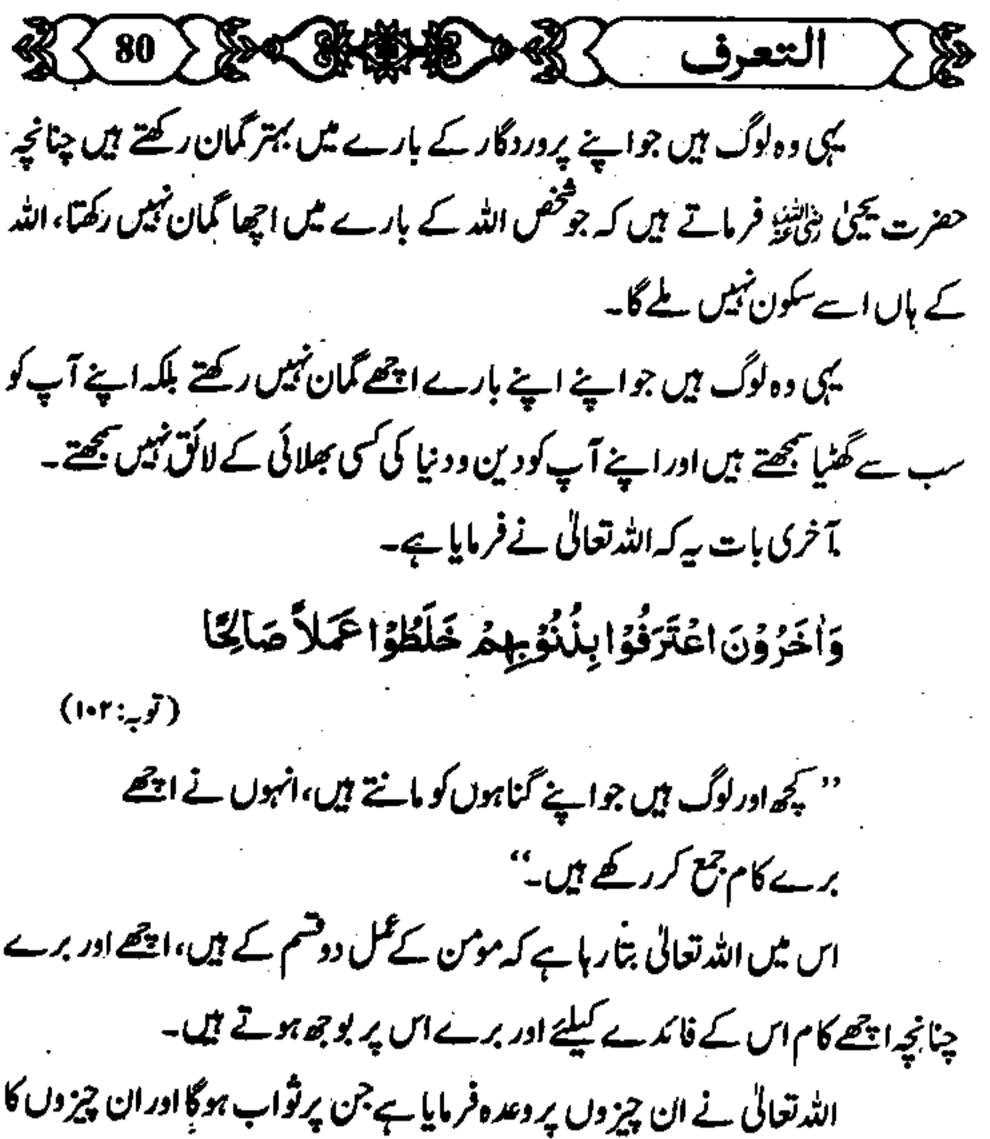
إِنْ تَجْتَنِينُوا كَبَآئِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ (النسانان) ''اگرتم منع کئے گئے بڑے گناہوں ہے رک جاد گے تو ہم تمہارے گناہ معاف کردی گے۔'' البتہ پچچ حضرات نے عذاب جائز ہونے کی صورت میں انہیں بڑے گناہوں میں شامل کیا ب کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔ وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي آنْفُسِكُمُ أَوْ تَخْفُوُهُ يُحَاسِبُكُمُ بِهِ الله ط (البقره: ١٨٣) ""تم دلوں میں چیچی کسی چیز کو بتا دویا چھیائے رکھو، اللہ تم سے اس

التعرف المجاهدي 78 ∑ى کاحراب لےگا۔'' وہ پیچی فرماتے ہیں کہ اللہ کے فرمان إِنْ تَجْتَذِبُوا كَبَآئِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ کے معانی شرک اور کفر کے ہیں جو کنی طرح کے ہوتے ہیں تو ان کے لحاظ ے ان پر جمع کا لفظ بولا جا سکتا ہے اور پھر اس میں ایک اور صورت بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا تھم بہت سارے لوگوں کو ہے تو ہر ایک کے بڑے بڑے گناہ اکٹھے کرنے پر بہت سارے بڑے گناہ بن جاتے ہیں، ہاں وہ اللہ کی مرضی اور کسی کی سفارش کی وجہ سے بڑے گناہوں کی شخشش جائز سمجھتے ہیں۔ چروہ اہل نماز کے ایمان کی بناء پر دوزخ سے نگل آنے کو یقین جانے ہیں كيونكه اللد تعالى في فرمايا ہے۔ ٳڹ<u>ؖ</u>ؘٵٮؖ۠ڷڰؘڵٳؾۼؙڣۯٲڹ۫ؾٞٛۺڗۘڮؘؠؚ؋ۅؘؾۼ۬ڣؚۯؙڡٙٵۮؙۅ۫ڹؘۮ۬ڸڬ لِبَنَ يَشَا<sup>م ج</sup> (النسان: ٢٥)

'بلاشبہ اللہ تعالیٰ اپنے ساتھ شرک کونہیں بخشا البتہ اس کے علاوہ این مرضی نے سب کچھ بخش دیتا ہے۔'' چنانچہ اس نے شرک کے علاوہ ہر چیز کیلئے اپنی مرضی کو شرط قرار دے دیا پھرسپ فرماتے ہیں کہ "ایک مومن شخص خوف اور امید کے درمیان ہوتا ہے، وہ بڑے م المي المنتقب من الله الله الموالي الميد لكات موتا ب اور چھوٹے گناہوں پر سزا کے بارے میں اللہ کے انصاف کا ڈررکھتا



ب جبكه وعد فيرول كيلي بن " ، بعانچہ مرفد کی رات حضرت فضیل طائف سے یو چھا گیا تھا کہ آپ سارے لوگوں کو کس حال میں دیکھ رہے ہیں؟ تو انہوں نے کہا۔ ''اگر میں ان میں نہ ہوتا توسب بخش دیتے جاتے۔'' . پجرحضرت سری تقطی طلطنا نے فرمایا۔ ''میں اس اندیشے ہے ردزانہ شیٹے میں کئی بار جرہ دیکھتا ہوں کہ کہیں ساہ نہ ہوچا ہو۔'' بحرفرمايا بمن جان كروان والى حكمه يراس در س مراتبي جابتا كه شايدوه مجمح قبول ندكر \_ اوريش ذليل موجاؤں \_





ی شخیط یک تو ایش من ترک نه آجرا عطی کام النسان "الله تعالی ذره بحر بحی ظلم نبیس کرتا اور اگر کوئی نیک کام ہوتو وہ اسے دوگنا کرتا ہے اور اپنی طرف سے اسے بڑا اجرعطا فرما تا ہے۔" اور اس کے فرمان من لدند میں بہ بات موجود ہے کہ بیراس کا فضل ہے، جزاء

\*\*\*\*

ایس ہے

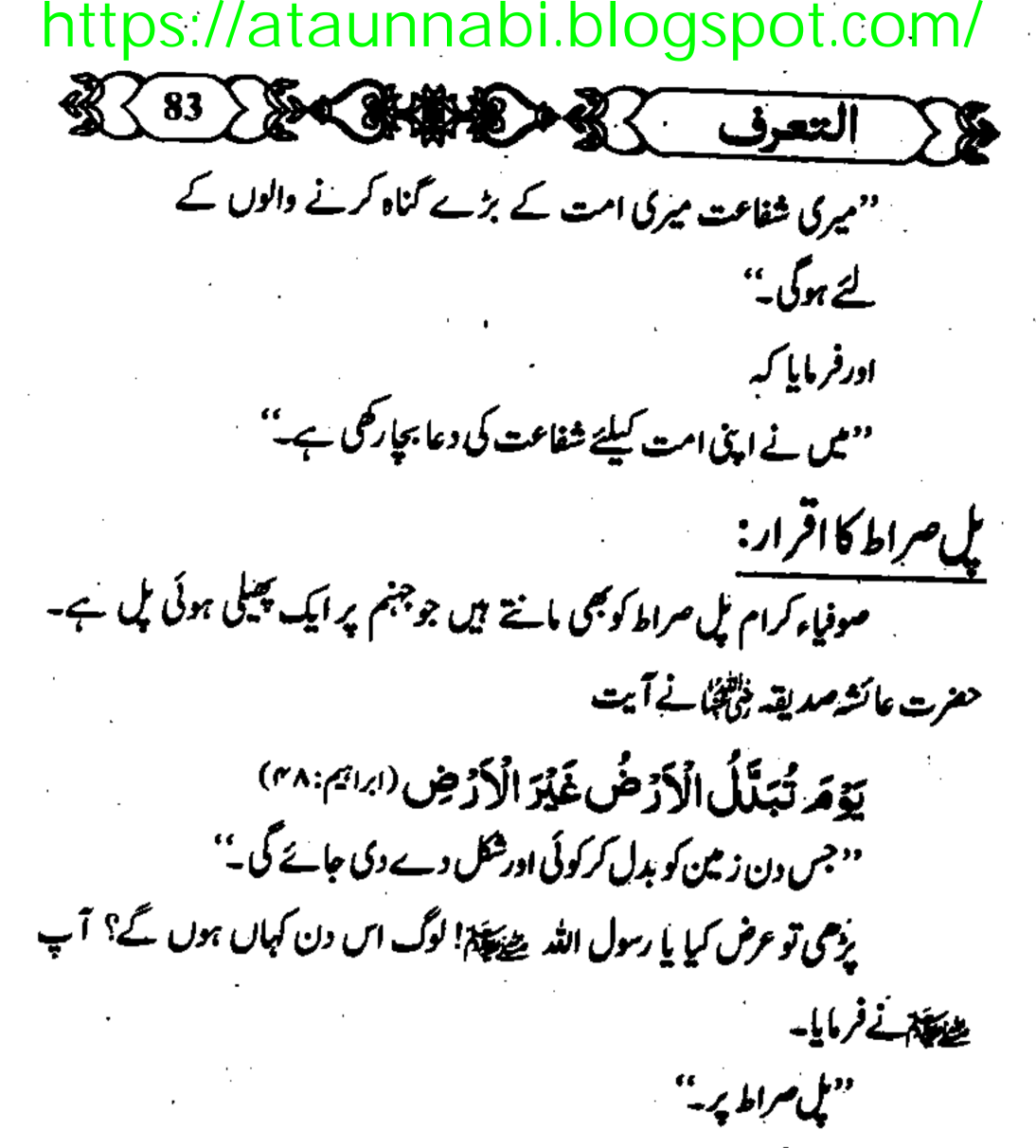


شفاعت کے بارے میں صوفیاء کے فرمان

سارے صوفیاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ ان سب چیزوں کو مان لینا ضروری ہو گا جسے اللہ نے این کتاب میں ذکر فرمایا اور نبی کریم مظر کی طرف سے شفاعت کے بارے میں جن کی روایتیں آئی ہیں کیونکہ اللہ نے فرمایا ہوا ہے۔ وَلَسَوْفَ يُعْطِينُكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى (أَبْنَ: ٥) "تمہارا پروردگارجلد تمہیں اتناعطا کرے گا کہتم خوش ہوجاؤ کے۔' نیز به بھی فرمایا۔ عَلَى أَنَ يَبْعَدُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْهُوُدًا

(الاسترام: ١٠)

" آپ کا پردردگارجلد بی آپ کومقام محود عطافر مائے گا۔" اور قرمایا۔ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَن ارْتَطَى الانبا ... ''وہ صرف اس کی شفاعت کریں تھے جس پر خوش ہوں گے۔'' ادر کافروں کا کہنا ہوگا۔ فَمَالَدَامِنْ شَافِعِينَ (الشعرا ....) ." ہمارے لئے کوئی شغاعت کرنے والانہیں۔" چر جی کریم بین کن کے فرمایا۔

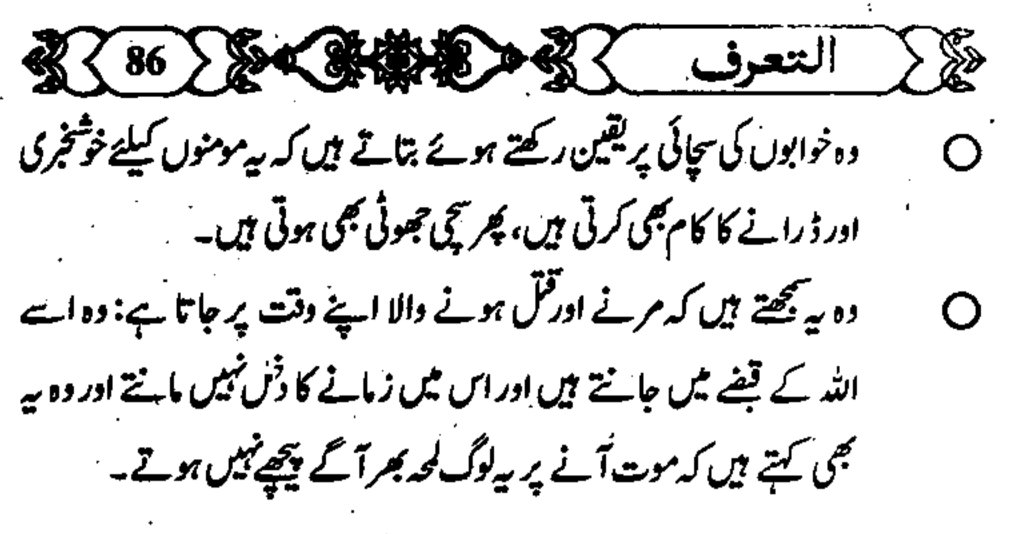


صوفياء ميزان كومات بي: صوفیاء کرام میزان کا وجود مانتے ہیں اور یقین رکھتے ہیں کیمل تولے جائیں کے جیسے اللہ تعالٰی فرماتا ہے۔ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَّازِيْنَهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ<sup>0</sup> وَمَنْ خَفْتُ مَوَازِيْنُهُ (الاراف: ٨ ٩٢) «جس کی میزان بغاری ہوئی تو یکی لوگ نجات یانے والے ہوں مے اور جس کی میزان بلکی ہو کی ۔'' الرجدوداس كى حالت كوندجان تكيس، اس سلسلے اور اس جیسے معاطے میں ان

التعرف كي الخطب المجاهدي 84 کی بات ایس ہے کہ لوگ اس کی کیفیت نہیں جانتے ، جارا اس پر ایمان ہے جس کا ارادہ كر ك اللد تعالى في فرمايا اور أس يرتجى أيمان م جورسول الله يفي يتراج في اراده ركم ترفرمايا\_ اللدذره بمرايمان والے كو تھى جہنم سے نكال لے گا: صوفياء حضرات اس بات كو مانت بي كدجنت و دوزخ بميشدر يخ والى بي، دونوں تخلوق بیں، دونوں ہی آخر تک باقی رہنے والے بی ، ختم نہ ہوں کے اور نہ ہی برباد ہوں گے، یونمی ان میں رہنے والے دونوں باقی رہیں گے، ہمیشہ رہیں گے ادر رکھے جائیں گے، تعتیں پائیں گے اور عذاب دینے جائیں گے، نہان کی تعتیں ملناختم ہوں گی اور نہ ان کے عذابوں میں رکاوٹ ہوگی۔ عام مومنوں کے بارے میں ان کاعقیدہ: صوفیاء اینے ظاہری کاموں میں عام مومنوں کو ایماندار شخت میں اور ان کے اندروتی حال کواللہ کے سپر د کرتے ہیں۔ وہ اس بات کوبھی مانتے ہیں کہ بیہ علاقہ (مصنف کا علاقہ) ایمان واسلام کا گڑ ہے، یہاں رہنے والے ایماندار اور مسلمان ہیں، ان کے ہاں بڑے ا محناه كرف واسل مسلمان بين، وه المان كى وجدست مومن اور عمل برائى کی وجہ سے فاسق و فاجرین سکتے ہیں۔ وہ ہرنیک وبد کے پیچھے نماز پڑھنا جائز بچھتے ہیں۔ О دہ قبلہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنے دالے ہرفوت شدہ محص کی نماز جنازہ Ο یر مناجائز جانے ہیں۔ وہ جعہ، با جماعت نماز اور دونوں عیدوں کو ہر بنیک و بدمسلمان کے پیچھے پڑھنا  $\mathbf{O}$ **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهدي 85 جائز بجصتے ہیں جو کسی وجہ ہے جمبور نہ ہو، پھر جج اور جہاد کو بھی یہی سمجھتے ہیں۔ وہ خلافت کو سچا جھتے ہیں اور اسے قریش کا حق جانے ہیں۔ Ο سارے صوفیاء حضرت ابو بکر، خضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت علی شکانتنا О کوسب صحابہ ریکھتر سے زیادہ مرتبہ دیتے ہیں۔ وہ صحابہ کرام دیکھنٹم اور پہلے دور کے نیک لوگوں کے تقش قدم پر چلتے ہیں اور ان کے باہمی اختلاف کے بارے میں زبان نہیں کھولتے اور وہ بچھتے ہیں کہ اللد تعالى كى طرف سے نيكى كى بشارت كى بناء پر بيد بات ان كے لئے نقصان والی تبیں ہے۔ وہ اس بات پر یعین رکھتے ہیں کہ جن کے جنتی ہونے کے بارے رسول اللہ المبيس جبنم كاعذاب نه ہوگا۔ ووحومت کے سربراہوں کے خلاف تلوار دنجیرہ کے ساتھ جنگ کرنے کو جائز О نہیں **سمجھتے خواہ وہ خالم ہی کیوں نہ** ہوں۔ وہ ایسے تحص کیلئے نیکی کرنے کو کہنا اور برائیوں سے روکنا لازم تبجیتے ہیں جس کیلئے بیا کام کسی کم طرح سے ممکن ہو۔ تاہم فرماتے ہیں کہ اس کیلئے ایسے محض كوشفقت ومهرباني، نرمى، رحمت و بيار اور نرم كفتكو في كام ليما جائ-صوفيا وعذاب قبرك ساتط ساتط منكرنكير كسوال وجواب كومانية بين $oldsymbol{O}$ وہ نی کریم مضافتہ کے معراج مبارک کو مانتے ہوئے فرماتے ہیں کہ انہیں O س**اتویں آسان تک لے جایا گیا اور پھر وہاں سے اس مقام تک لے جایا گیا جسے اللہ تعالیٰ بی جانیا ہے، یہ** سب ایک رات میں، جائتے ہوئے جسمانی طور پریکوا۔



#### \*\*\*\*

· ·



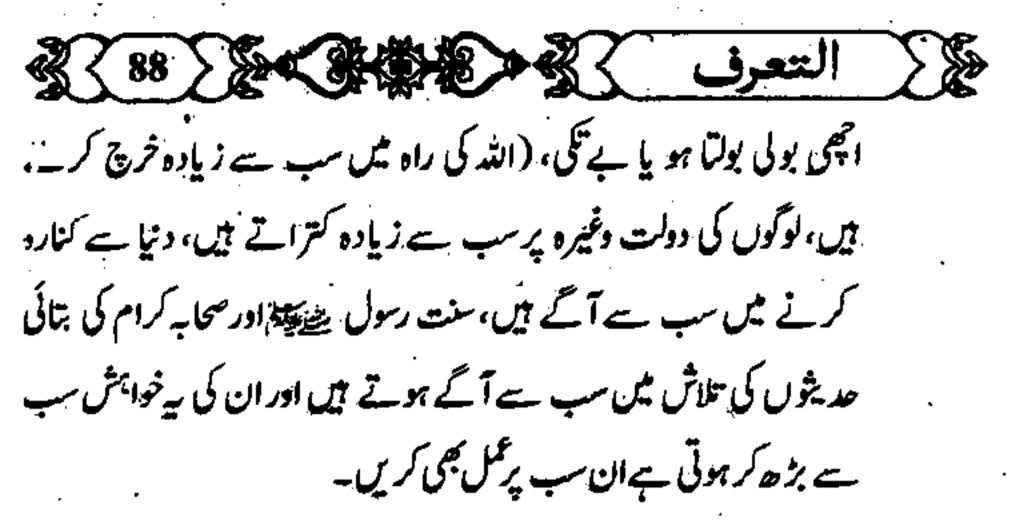


انيسوال باب

بچوں کے بارے میں ان کے فرمان

صوفیاء اس بات پر یقین رکھتے ہیں کہ مومنوں کے بچے جنت میں ان کے ساتھ ہی ہوں گے البتہ مشرکوں کے بچوں کے بارے میں ان کا اختلاف ہے چنا نچہ بچھ حضرات فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اس وقت انہیں عذاب دیتا ہے جب کسی ہٹ دھرمی اور کفر والے پر ثبوت پورے ہو چکے ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ ان پر اللہ کے عکم بھی لا کو ہو چکے ہوں تا ہم زیادہ صوفیاء نے جلد بازی ہے کر یز کرتے ہوئے ان کا معاملہ اللہ کے سپر دکر رکھا ہے اور وہ سیچھتے ہیں کہ انہیں عذاب بھی ہوسکتا ہے اور تعتیں بھی مل سکتی ہیں۔

سارے صوفیا ہ موز دن پر سطح کوچی اور جائز سمجھتے ہیں۔ Ô وہ بی جائز بھتے ہی کہ اللہ کی طرف سے ملنے والی روزی کسی کیلئے حرام بھی ہو Ο سکتی ہے (حرام کو بھی رزق شار کرتے ہیں) وہ دین کے بارے میں جنگڑااور بحث کرنے کو اچھانہیں شبچھتے اور نہ بل تقدیر О ی کے بارے میں جنگڑا دخیرہ کرتے ہیں بلکہ وہ دین میں جنگڑوں کی بجائے الفي نعمان ككامون من لكرت بي-ووعلم کی تلاش کو ہر کام سے بہتر بھتے ہیں اور وہ اس دقت کو ذہن میں رکھنا ہے کہ اس میں ظاہری اور باطنی طور پر انہیں کیا کرنا لازم ہے۔ وواللہ کی تطوق پر سب سے زیادہ مہربان ہوتے ہی خواہ ان میں سے کوئی 0 **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



#### \*\*\*\*

· •

•

.'.

.

· .

· ·



بيبوال باب:

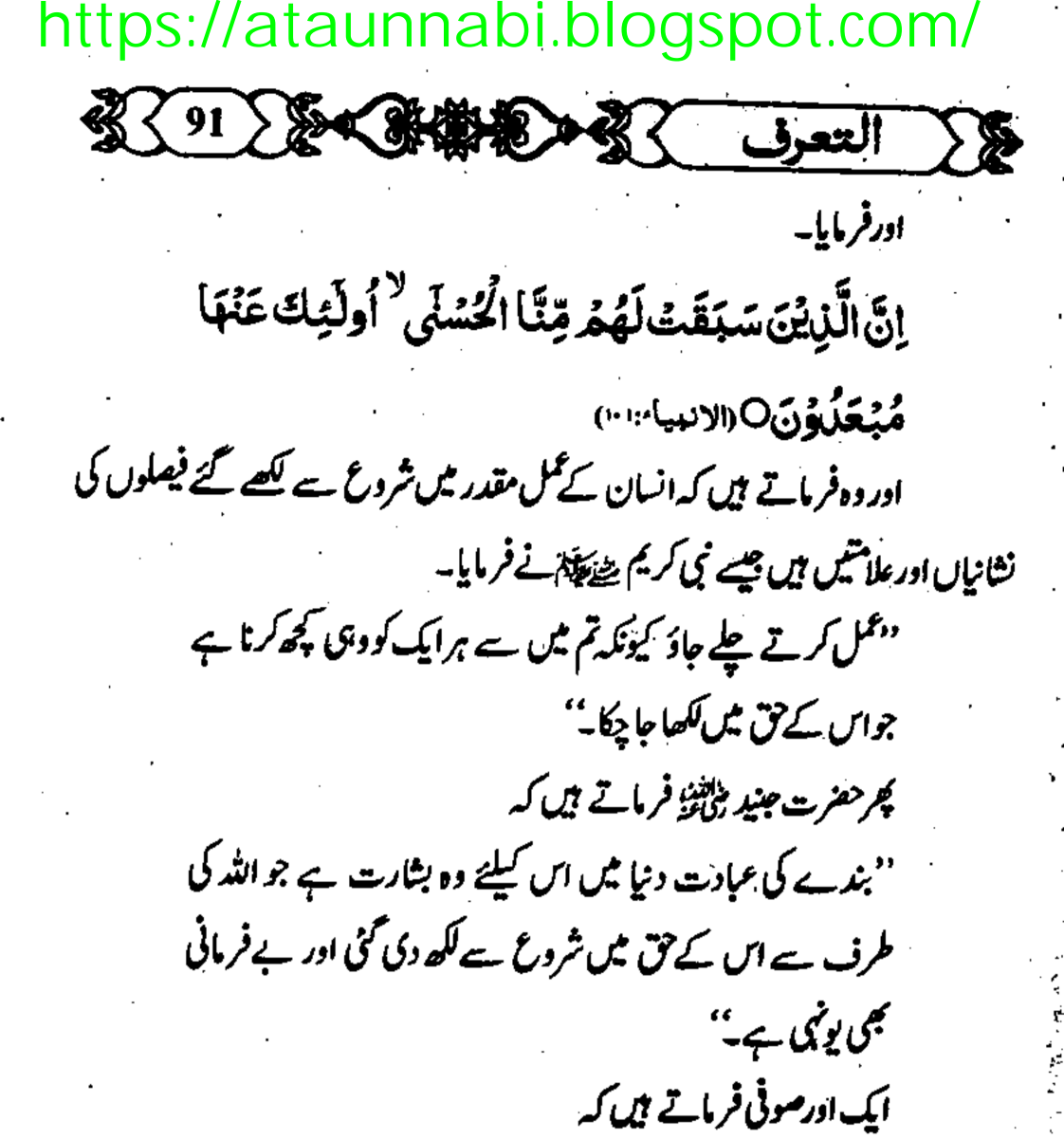
جوان ہونے والے لوگوں کو

اللد في كيا كيا علم وي ركص من ؟

صوفیاء کے نزدیک جن کاموں کو اللہ تعالیٰ نے ابنی کتاب میں بندوں پر لازم کیا ہے اور رسول اللہ یف کی نے جنہیں کھل کر بیان فرما دیا ہے، وہ تظمند اور بالغ لوگوں پر فرض اور لازم ہیں جو انہیں ہر صورت میں کرنا ہوتے ہیں اور ان کے بارے میں کمی صدیق، ولی اور عارف کیلئے کوئی تتجائش نہیں اور نہ ہی کمی کی اجازت ہے خواہ وہ مرتبہ، درجہ، مقام وغیرہ میں سب سے بڑھ کر ہی کیوں نہ ہو۔ انسان کی زندگی میں کہی

مجمی ایسا موقع نہیں آتا کہ وہ منع کی ہوئی چیزوں کو حلال ہ حرام کی ہوئی چیز وں کو حلال ، اللہ کی حلال کی ہوئی چیزوں کو حرام کرنے میں شریعت کا لحاظ نہ رکھے اور نہ ہی ایسا موقع آتا ہے کہ مجبوری یا کسی وجہ سے اس پر فرض چیز کا ظلم ٹل جائے۔ مجبوری یا سبب وہی چیز من جاتی ہے جسے سارے مسلمان مجبوری سمجھیں اور شریعت میں بیان ہو چکی ہو جبکہ اتدروني طور پرسب سي ستمرا اور مرتبه ومقام من سب سي بز ر كر مخص ايس كامون ا کیلیے سب سے زیادہ کوشش کرنے والا ہوگا، سب سے بڑ جر خالص عمل والا اور سب ے زیادہ پر میز گاز ہوگا۔ سارے صوفیا مفرماتے ہیں کہ انسان کا نیک وبر ہوتا اس کے عملوں کی بناء پر خہیں ہوتا بلکہ حدیث یاک کے مطابق نغن ونقصان کی دونوں چیزیں اللہ کے ہاں شروع **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

التعرف التعرف 200 ے کھی ہوتی ہیں چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمر طلاق کی مطابق رسول اللہ مطر کھی کھ فرمایا: میرے پاس اللہ کی کھی تحریر ہے جس میں جنتی لوگوں، ان کے مال باپ ا قبیلوں کے نام موجود ہیں۔ پھر گول مول طریقے سے آخری مخص تک کے نام بتاد۔ گئے۔ اب ان میں کی بیشی نہیں ہو سکتی اور پھر دوزخیوں کے بارے میں بھی کہی ہی ۔ چر بیجی فرمایا کہ نیک بخت شخص مال کے پیٹ بی میں نیک ہوتا ہے ا بد بخت شخص بھی ماں ہی کے پیٹ میں بد بخت ہوتا ہے۔ ( کنزالا مال دخیرہ) سب صوفیاءفر ماتے ہیں کہ انسان کے بیمل ایسے ہیں ہو سکتے کہ ان کی و О یے تواب دعذاب ہو بلکہ اس میں اللہ تعالیٰ کے ضل ادر اس کے فیسلے کا دخ ہوتا ہے۔ سب صوفیاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ خاص وجہ نہ ہونے کی صورت م جن کی تعتیں صرف وہی حاصل کرے گا جو اللہ کے ہاں شروع ہی سے نیک بخت لکھا جا چکا اور یونمی عذاب بھی ای کو ہو گا جو اللہ کے ہاں شروع بی ۔ بدبخت أوجاجي رسول الله يفي ترج (حديث قدى من) بتايا -" بیجنی ہوں سے جن کی مجمع فکر نہیں اور بید دوزخی ہوں سے جن کی مجم فكرنبين، يكرفر ماركعا يسجد وَلَقَبُ ذَرَأْنَا لِجَهَدَمَ كَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنِّسِ (الاراف: 121) "اور ہم نے جہنم کے لئے بہت سے جنوں اور انسانوں کو پیدا



"بي عبادتي مرحض كى ظاہرى حالت سنوارتى بي كيونكه الله تعالى . اس بات کو پیندنہیں فرماتا کہ انسان کے اعضاء کرنے کے کام نہ كري (ادربيكارزي )\_" بحر حضرت محمد بن على كتاني طايقة فرمات بي-" "برتم کا کام بندے کی بند کی محفوظ کرنے کیلئے لیاس کی طرح ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے قسمتیں لکھتے وقت اپنے لوگوں کو وہ لہاس نہیں دیا جے اس نے اپنی رحمت سے دور کر دیا لیکن جے قریبی بنایا اور این میرانی سے اسے اس سیلے لازی بنا دیا اور اس کے باوجود وہ سب کے سب بیجی فرماتے ہیں کہ اللہ ان عملوں پر



ثواب اور بھی عذاب بھی دیتاہے کیونکہ اس نے نیک کاموں کیلئے وعدہ اور برے کاموں کیلئے ڈانٹ رکھی ہے، وہ کیا ہوا وعدہ پورا کرتا جانتا ہے اور اس کی ڈانٹ بھی کی ہوتی ہے کیونکہ وہ خود سچا ہے اور اس کی بتائی بات بھی تچی ہوتی ہے۔'

صوفیاء فرمات ہیں آدمی کے لیے ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اتر ے حکموں کو ادا کرے اور ادا کرنے کی لئے ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اتر ے حکموں کو ادا کر نے اور ادا کرنے کے لائق ہونے پر اتر نے والے فرمانوں پر عمل کیا کرے کیونکہ انہیں ادا کرنے اور حکموں پر عمل کرنے ہی سے دیکھنے کو بہت پچھ ملتا ہے جیسے

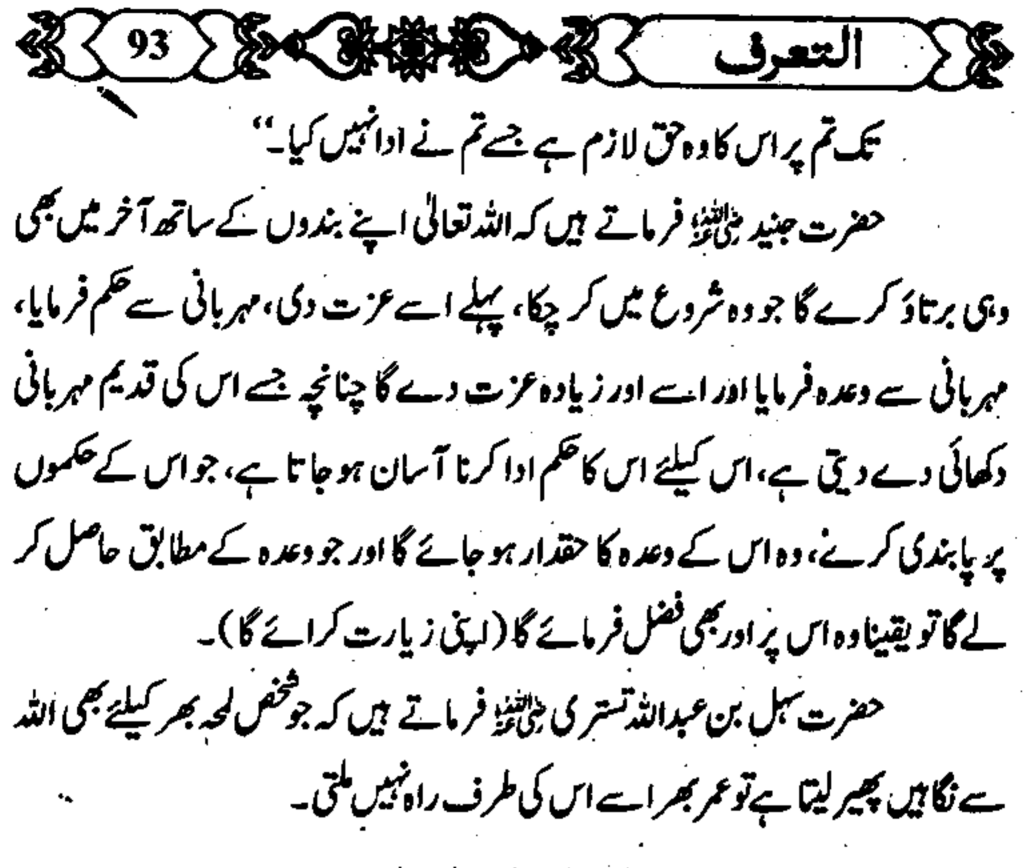
حدیث پاک میں آتا ہے۔ ''جو محض اپنے علم میں آنے والی چیزوں پر عمل کرتے واللہ تعالیٰ اسے ایسی چیز دن کا بھی علم دے دیتا ہے جنہیں وہ جانتا نہ تھا۔''

پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

ۅٙٳڷۜڹؽ۬ڹؘجؘٵۿٮؙۅ۫ٵڣؽٮؘٵڬؠؙؠۣؾ؆ٛؠمؙڛؙڵؾٵ

(العنكبوت: ٢٩)

"جو كوشش كرتے ہيں، ہم انہيں اپنى راہيں دكھا ديتے ہيں۔" پر فرمایا۔ يَاَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوّا إِلَيْهِ الُوَسِيُلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيْلِهِ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ<sup>0</sup> (المأكده: ٣٥) (ای سلسلے میں) حضرت یکی دلائیز قرماتے ہیں۔ "الله كي تحقيق بيجان تمهيس اس وقت تك حاصل تبيس بوسكتي جب



\*\*\*\*



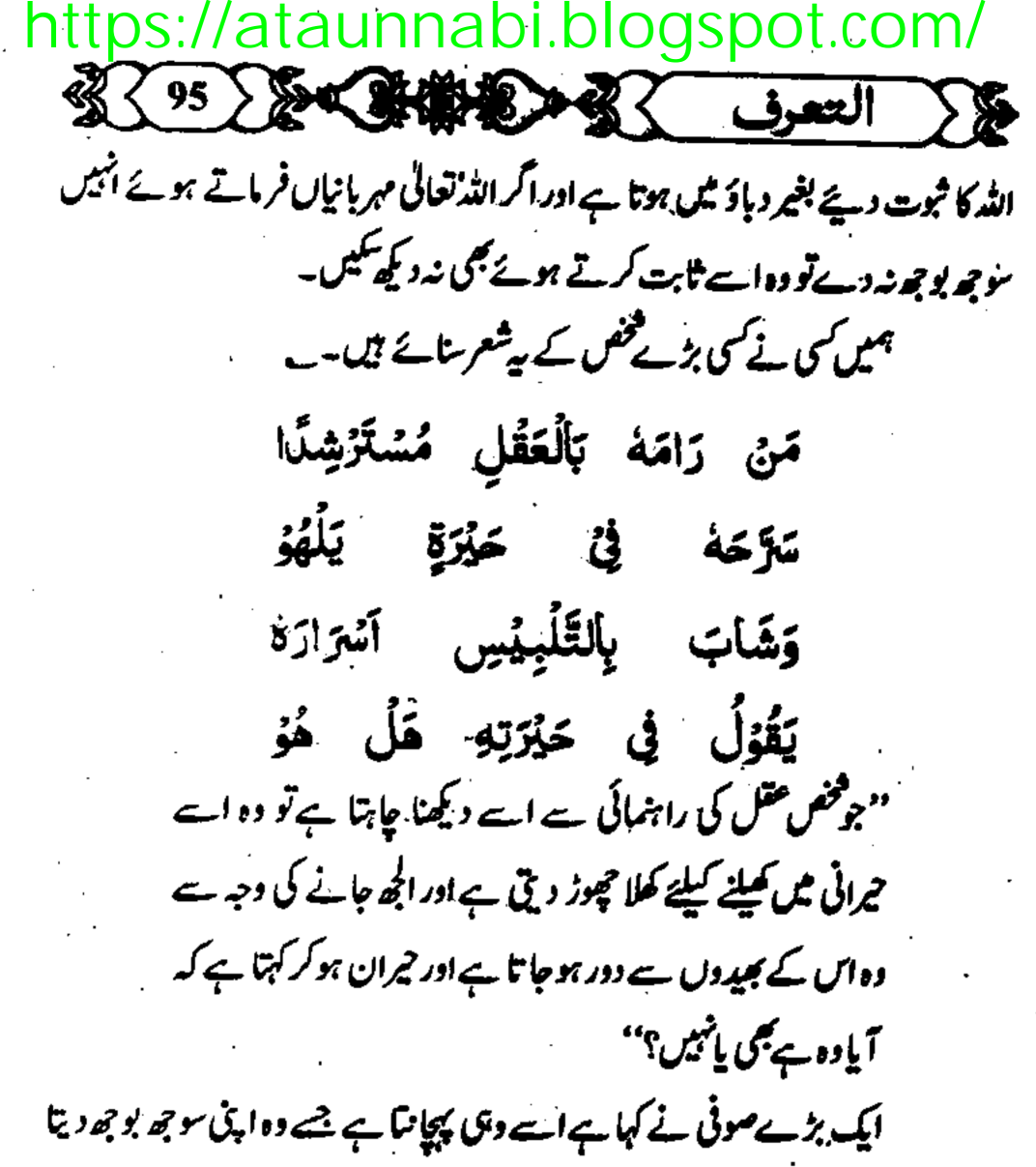
اكيسوال باب:

اللد کی پہچان کے بارے میں

ان تے فرمان

سب صوفیاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اللہ کے بارے میں دلیل ،صرف اللہ کی اکملی ذات ہے اور بیعل ان کے نزدیک صرف اس عظمند کی طرح ہوتی ہے جسے اپنے کسی کام میں راہنمائی کی ضرورت ہوتی ہے کیونکہ کیہ پیدا شدہ چیز ہے اور ایس چیز صرف البي جيسي چيز بي كي طرف راہنمائي كرسكتى بے چنانچ حضرت نورى برائند سے كسى نے یوچھا کہ اللہ پرکون ی دلیل ہے؟ آپ نے فرمایا۔

··خود الله دليل ب-· اس في يوجعا كمعقل كيا چيز ب فرمايا كه "عقل ایک عاجز چیز ہے جو اسینے جیسی عاجز چیز ہی کی طرف راہنمائی کرسکتی ہے۔' حضرت ابن عطاء دلی نظر نے فرمایا کہ عقل بندے کے بندہ ہونے کا ایک آلہ ہے لیکن اس کے ذریعے پروردگار کی ربو ہیت نہیں دیکھی جائمتی۔ ایک اور صوفی فرماتے ہیں کہ عقل تو صرف مخلوق کے کرد کھوتی ہے لیکن اللہ کے سامنے جاتی ہے تو پکھل جاتی ہے۔ حضرت ابو بر المحطي طالقة فرمات بي كدجن ك ياس صرف عقلي بول تو وه **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



ہے، اسے وہی واحد جانتا ہے جسے وہ اپنے اکیلا ہونے کے بارے میں بتا دے، اسے وى مراجات بحس كردل من ووروش كرتاب، اس كيا وبى خالص موتاب جے دو اپنابنالیتا ہے اور اس کیلئے وہی نیک ہوتا ہے جسے وہ اپنے لئے چن لیتا ہے۔ معرفت کی شمیں: حضرت جنید بلاشن فرماتے ہیں کہ 🛛 "معرفت دو طرح کی ہوتی ہے جن میں سے ایک معرفت "تعرف اور دومری معرفت "تعریف" ہے۔معرفت تعرف بیر ہ اللہ تعالی کسی کو اپن پیچان خود کرا دے، پر ای نے ذریع **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



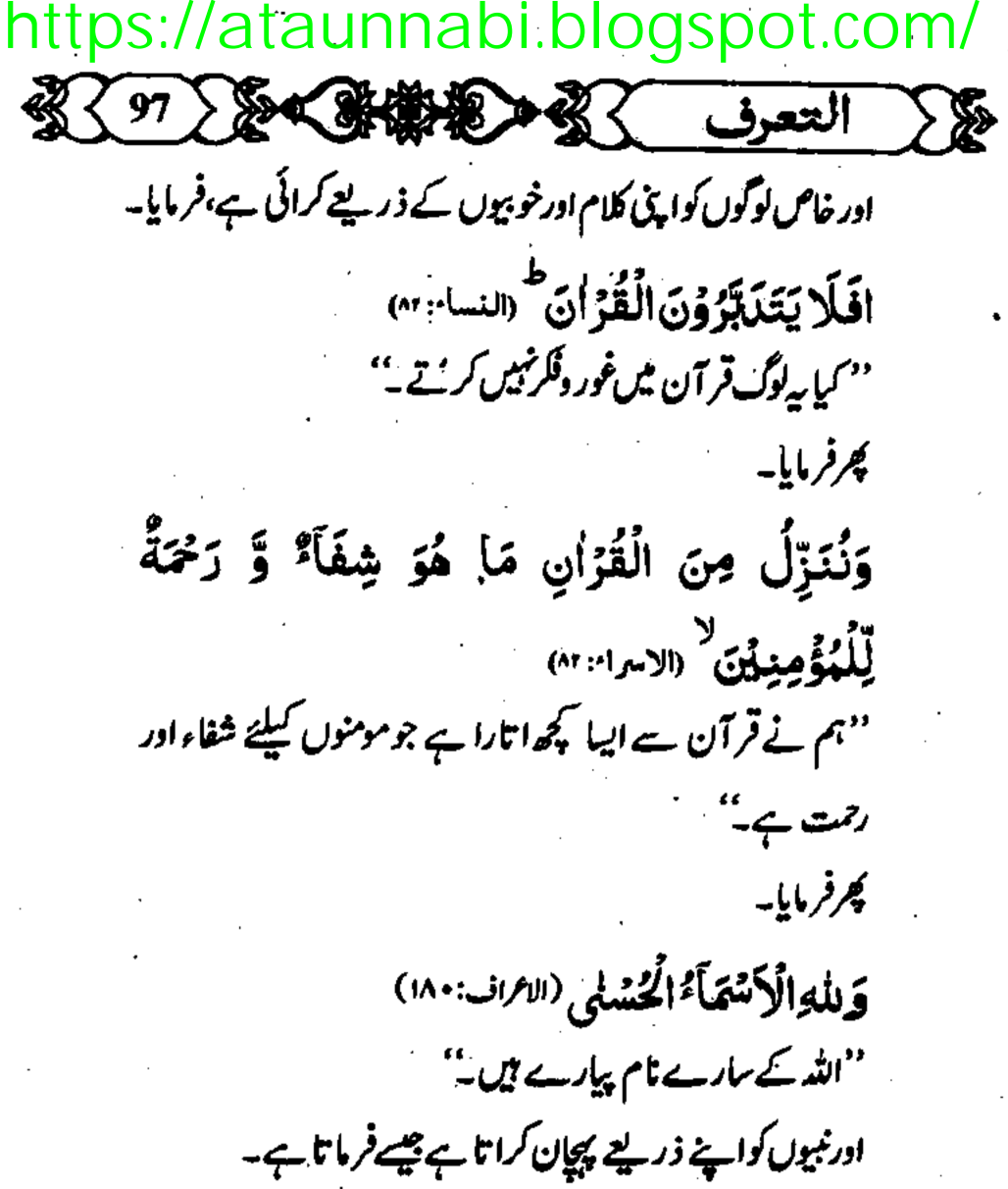
اہیں دوسری چیزوں کی پیچان کرا دے جیسے حضرت ابراہیم علالیت نے کہا تھا کہ

> لَا أُحِبُّ الْأَفِيلِيْنَ (الانعام: 21) "مي دُوب جانے والي چيزوں کو پيند شيس کرتا۔"

<sup>دو تع</sup>ريف ''کا مطلب يہ ہے کہ اللہ تعالیٰ انہيں ہر طرف ادر ہر ايک ميں اپن قدرت کی نشانياں دکھائے ادر پھر ان پر مہر بانی کرے جس کے ذريعے ہر چيز انيس بتائے کہ اے کوئی بنانے والا بھی ہے۔ يہ معرفت عام لوگوں تقطق رکھتی ہے جبکہ پہلی تعريف خاص لوگوں سے متعلق ہے ادر حقیق طور پر یہی وہ تعريف ہے جس کے ذريع اسے پيچانا جا سکتا ہے ادر يہ وہ تی بات ہے جو حضرت محمد بن دائع رفت ( م ١٢٠ ه ) نے فرمائی ہے کہ ايک ادر صوفی نے فرمايا کہ

"میں نے جو بھی چیز دیکھنا چاہی، اللہ کو اس سے پہلے ہی دیکھ

حضرت ابن عطاء ملاظنة فرمات جي كه ''اللہ تعالیٰ نے عام لوگوں کو اپنی پیچان، پیدا کرنے کی خوبی کے ذريع بتائي ہے۔' كيونكداس ففرمايا ب-ٱفَلَا يَنْظُرُوْنَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ (الغاشي: ١٢) · · کیا وہ اونٹ کی طرف نہیں دیکھتے کہ کیے پیدا کیا گیا۔ ·



ۣ ٷڴڋڸڰٱۅٞڂؽڹٙٵؚڵؽڮڔؙۅ۫ڂٵڣٞڹٱ<sup>ڵ</sup>ڔڹٵ (الشورى: ٥٢) ''ادریونمی ہم نے تمہیں دی ہمیجی، ایک جانفراء چیز (قرآن) اپنے هم سے۔' اور قرمایا۔ اَلَم تَرَالى رَبِّك كَيْفَ مَنَّ الظِّلَ<sup>ج</sup> (الران: ٣٥) · · کیا آب نے اپنے پروردگارکوسامیہ پھیلاتے ہیں دیکھا؟۔ · ایک معرفت والے بزرگ نے کہا۔



لَمْ يَبْقَ بَيْنِى وَبَيْنَ الْحَقَّ يِبْيَانِ وَلَا ذَلِيْلٌ وَلَا آيَاتُ بُرْهَانِ هٰذَا تَجَيِّى طُلُوْع الْحَقِّ تَائِرَةً قَدُ آزَهَرْت فِي تَلَالِيْهَا بِسُلُطانِ قَدُ آزَهَرْت فِي تَلَالِيْهَا بِسُلُطانِ لَا يَعْرِفُ الْحَتَى الْمُحْدَث الْفَانِ لَا يَعْرِفُ الْقِدَرِي الْمُحَدَث الْفَانِ لَا يُعْرِفُ الْقِدَرِي الْمُحَدَث الْفَانِ رَأَيْتُمُ حَدَثًا يُنْبِي عَنِ آزَمَانِ كَانَ التَّلِيْلَ لَهُ مِنْهُ الْيَهِ بِهِ مَنْ شَاهَدَ الْحَتَى فِنْ تَنْزِيْلِ فُرْقَانِ

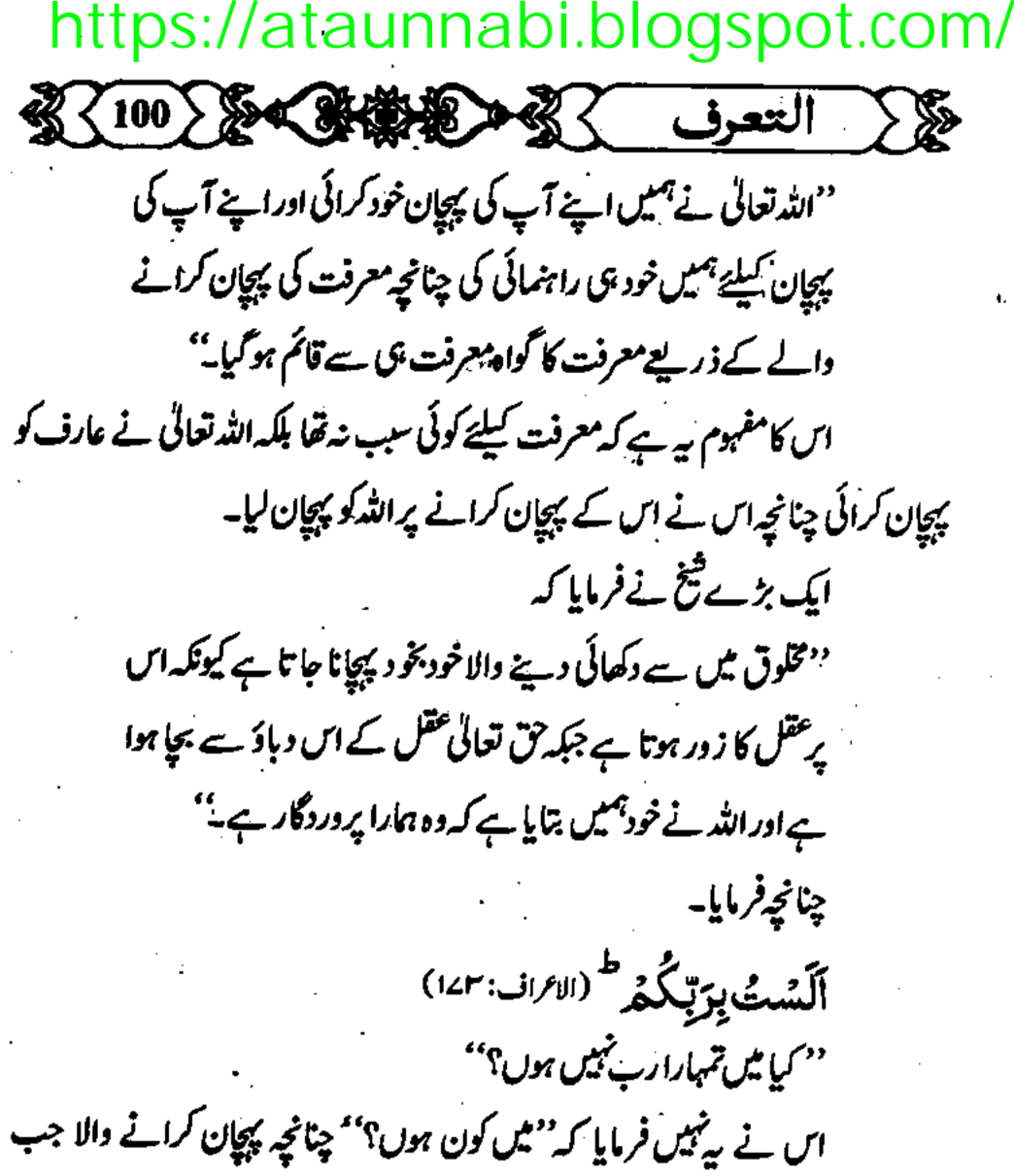
كَانَ التَّلِيْلَ لَهُ مِنْهُ بِهِ وَلَهُ حَقًّا وَجَدُنَاهُ بَلُ عِلْمًا بِتُبِيَانِ هَنَا وُجُوُدِي وَتَشْرِيجِي وَمُعْتَقَيِنَ تَوَهُّلُ تَوْجِيُبِي وَإِيْمَانِي حَنَا حَنّا عِبَارَةُ أَهْلِ الْأَنْفِرَادِ بِهِ ذَوِى الْمَعَارِفِ فِي سِرِّ وَإِعْلَانِ



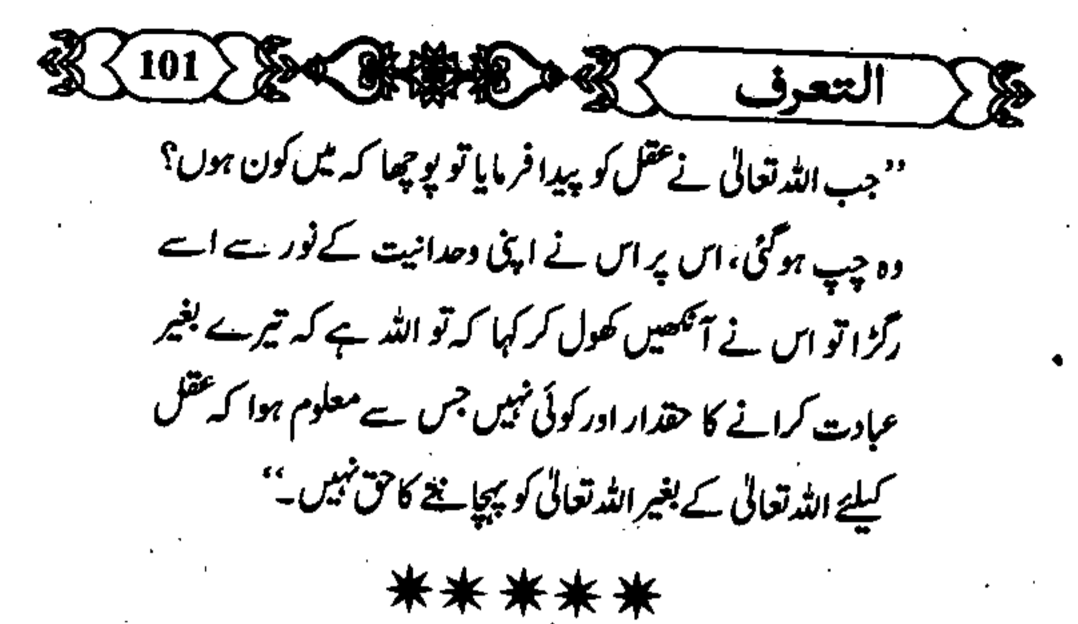
هذا وجود وجود الواجويين له تينى التجانيس اضحابي وخلاني "مير اورج كردميان كوئى ظاہر چيز بيس، ندكوئى وليل ب اور ندى واضح نثانياں جو چيكى بيں۔ پچن دكھائى دين كى تجلى ہے اور وہ نثانياں ايك طاقت ك نيج دوشنى كرتى ہيں۔ حق كومرف وہى پيچان سكتا ہے جو اس كى نہيں پيچان كراتے، ايك قد كى چيز كونيا پيدا ہونے والا اور فانى شخص نہيں پيچان سكتا۔ بارى تعالى پر اس كى بنائى چيز ہے وليل نہيں ماتكى جاسكى، كيا تم نے نہ مين كرنا ہے، ايك قد كى چيز كونيا پيدا ہونے الا اور فانى شخص مارى تعالى پر اس كى بنائى چيز ہے وليل نہيں ماتكى جاسكى، كيا تم نے

نی پیداشدہ کوئی ایس شے دیکھی ہے جوزمانوں کی اطلاع دے؟ جو محض قرآن کے اتر نے میں اللہ کو دیکھنا چاہے تو دلیل اس کیلئے، اس کی طرف سے، اس کی طرف اور اس کے ساتھ ہوگی۔

دلیل اس کی اس سے، اس کے ساتھ اور اس کی خاطر ہے، ہمیں تو سچی لگتی ہے بلکہ دامنے دلیل کے ذریعے بچھ میں آئی ہے۔ یہ میرا وجود، تشریح اور اعتقاد ہے، یہ میری توحید اور ایمان کی کیآ چز ہے۔ جو ظاہر و یوشیدہ ہو کر اللہ کی پیچان رکھتے ہیں۔ اس سے مراد وہ لوگ ہیں جو اس کے ساتھ تنہائی میں ہوتے ہیں اور یہاں اللد تعالى كوياليني دالول كے دجد كاموجود ہوتا ثابت ہے جو مير ے ہم جنس، سائتی اور میرے دوست ہیں۔'' کسی بڑے موفی نے فرمایا کہ



ظاہر ہوا تو عقلوں کا اس پر دباؤ پڑ اجس کی وجہ سے وہ عقلون سے جدا ہوا ادر اللہ کو ثابت کرنے کے علاوہ حاصل ہونے سے پاک ہوا۔ صوفیاء کا اس بات پراتفاق ہے کہ ''انے عقل دانے کے بغیر اور کوئی پہچان نہیں سکتا کیونکہ عقل بندے کا ایسا آلہ ہے کہ جس کے ذریعے وہ پہچانی جانے والی چيزي پيجانيا ب حالانکه ذاتي طور پر وه الله تعالي کو پيجانيا بي . تېرى" حضرت ابوبكر سباك طائفة فرمات بي كه



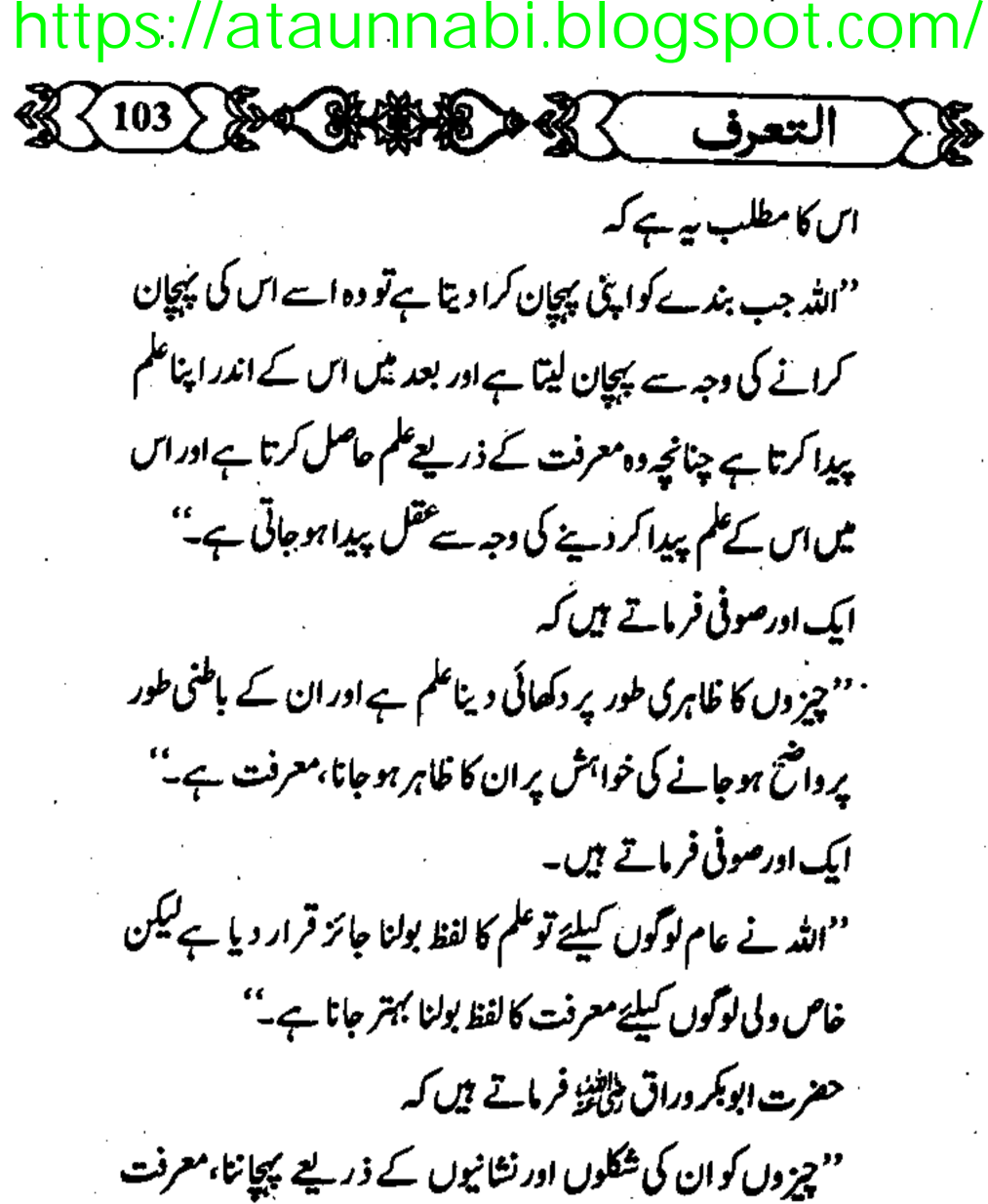


بائيسوال باب:

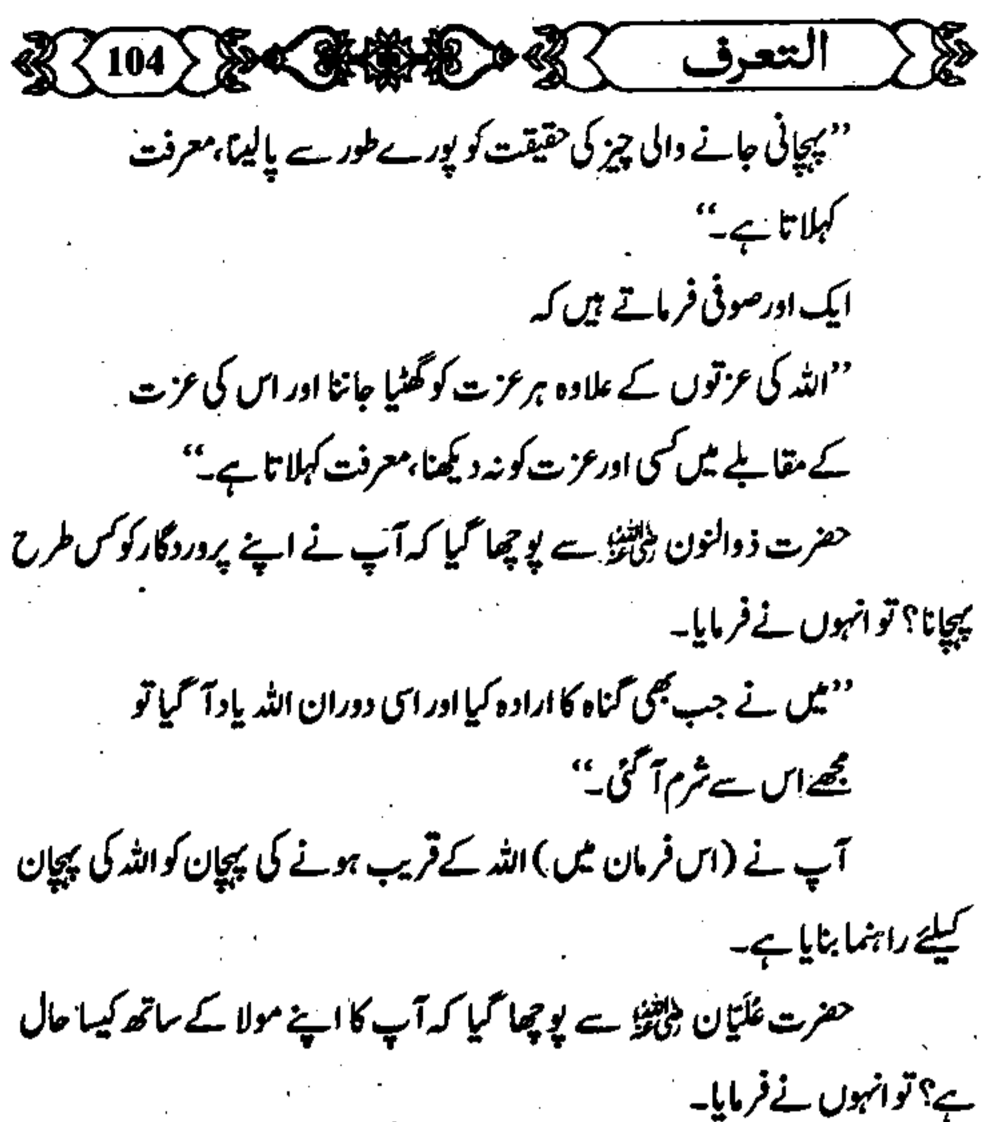
خودمعرفت کے بارے ہیں

صوفياء كااختلاف

حضرات صوفیاء کرام خودمعرفت کے بارے میں اختلاف رکھتے ہیں پیر کیا چیز ہے اور پھر اس کے اور علم کے درمیان فرق کیا ہے؟ چنانچہ حضرت جنید رکھنڈ فرماتے ہیں۔ '' الله كاليقين علم آجان پر تمهارے اندر جہالت كا ہونا، معرفت کہلاتا ہے۔' اس پر کسی نے غرض کی کہ چھاور بھی بتائیے؟ آپ نے فرمایا۔ "معرفت والابھی وہی ہے اور وہی ایسا ہے جس کی معرفت ہوئی۔" اس کے معاتی بید ہیں کہ "تم اپنی حیثیت میں اے پیچانے میں جامل ہوالبتدتم نے اس ای کی حیثیت ہے پیچانا ہے۔' اور بدایسے ہی ۔۔ جیسے حضرت سہل ڈافٹز نے فرمایا۔ ''اصل معرفت بیہ ہے کہ بچھا پی جہالت کا بیتہ کال جائے۔ <u>پ</u>ر حضرت سہل دانشز بی نے فرمایا۔ " "علم، معرفت کی وجہ سے حاصل ہوتا ہے، عقل، علم کے ذریعے حاصل ہوتی ہے، رہی معرفت تو یہ خود بخو د ہوا کرتی ہے۔''



ب اور انہیں حقیق طور پر جانا بلم کہلاتا ہے۔' حضرت ابوسعيد خزار طائفية فرمات بي كه "اللہ کی معرفت سے ہوتی ہے کہ اللہ کے موجودات کو پیدا کرنے سے پہلے اسے جانبے کاعلم حاصل کر لے اور اللہ کاعلم، اس کی طرف ہے موجودات کو بنانے کے بعد حاصل ہوتا ہے چنانچہ اللہ کاعلم ہوتا بہت خفیہ چیز بے اور اس کی معرفت حاصل کرنے کے مقابل من زياده مشكل ب-حضرت فارس الطفة فرمات بي كه



"میں نے جب سے اسے پیچانا ہے، اس سے توجہ میں مناقل۔" بھر یوچھا گیا کہ آپ نے اسے کب پیچانا؟ انہوں نے فرمایا۔ "جب سے لوگوں نے مجھے دیوانہ کہا۔" آب نے اللہ سے اپنی بچان کی علامت کواپنے ہاں اس کی عزت کو ظیم قرار دیا۔ حضرت سمل دلانفظ فرماتے ہیں۔ "الى ذات ياك ب كربندول كوجس كى بيجان كموقع ير، بيجان میں تاکامی حاصل ہوتی ہے۔'

#### \*\*\*\*





تيئيوال باب:

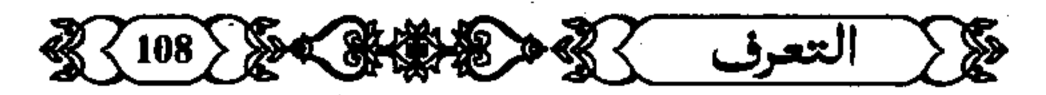
روح کے بارے میں صوفیاء کے فرمان

حضرت جنيد كالثني فرمات بي-"روح ایک ایس شے ہے کہ جسے وہ خود ہی جانتا ہے اور اس نے اپن مخلوق میں نے کسی کو اس کاعلم نہیں دیا، اسے بتانے کیلئے صرف اتنا کہہ سکتے ہیں کہ وہ موجود ہے۔' کیونکہ اللد تعالی نے فرمایا ہے۔ قُلِ الرُّوْحَمِنُ أَمَرِ رَبِّي (الاسرام: ٥٠) "لینی روح میرے رب کا امر ہے۔" حضرت ابوعبداللہ نیاجی طائفیز فرماتے ہیں کہ "روح ایک ایساجسم ہے جو انسانی حس سے باریک اور چھونے ہے مراہے، اس کے بارے میں مرف یمی کہا جا سکتا ہے کہ بد ، موجود ہے۔' حضرت ابن عطا دلاطن فرمات جي كه "اللدتعالى في جسمون سے يہلے روحوں كو پيدا كيا كيونكه اس ف فرمايا ہے۔ وَلَقَنْ خَلَقْنُكُمُ (الراف: ١١)

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كالمح الشكي التعرف ليغنى روحوں كو ثُمَّ صَوَّرُ نُكُمَ (الاراف: ١١) ليعني پھرجسموں کو۔'' ایک اور صوفی فرماتے ہیں کہ: ''روح ایک ایس نرم چیز ہے جو بیتائی کی طرح سخت جسم میں ہوتی ب ادر بدايك زم ساجو برب جو كا ر م مي بوتا ب-" اکثر صوفیاءفر ماتے ہیں کہ ' "روح ایک معنوی چیز ہے جس کی وجہ سے جسم میں زندگی آتی سی محصادر صوفی فرماتے ہیں۔ "روح ایک پیاری اور پاکیزہ چیز ہےجس کی وجہ سے زندگی پیدا ہوتی ہے جبکہ "نفس، ایک گرم ہوا ہے جس کی وجہ سے حرکتی، کشیرادُ ادرخواہشیں پیدا ہوتی ہے. حضرت فحطی طاقت روح کے بارے میں دریافت کیا گیا تو انہوں نے فرمايايه " بیر کن کے دائرے میں تبیں آتی۔" وہ اس سے مراد سے جی کہ بیمرف زندہ کرنے کا نام ہے جکہ زندہ ہوتا ادر كرما، زنده كرف والى كى الى خوبيان بن جس يدا بوما ادركرما خالق كى خوبيان ، بن اورجس في اس بي مراد لى به ال في الله كفرمان قُل الرُّوْحِينَ أَمَرِ رَبِّي کا ظاہری معانی مرادلیا ہے چنانچ موقیا وفر ماتے ہیں کہ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهجة التعرف <u>}</u> ''اس کے امر سے مراد اس کی کلام ہے اور اس کی کلام پیدانہیں کی گنی۔' . تو کویادہ یوں کہتے ہیں کہ "ہرزندہ چیز اس کے فرمان کن کہنے سے زندہ ہے اور بیارو جسم میں معنوی طور پرجسم کی طرح داخل نہیں جو مخلوق ہے۔' حفزت فيتخ نے فرمايا كه " یہ بات صحیح نہیں ، سحیح یہ ہے کہ روح جسم میں ایک معنوی چیز ہے اورجسم كى طرح ايك تخلوق ،

\*\*\*\*



چوبيسواں باب:

فرشتوں اور رسولوں کے بارے میں

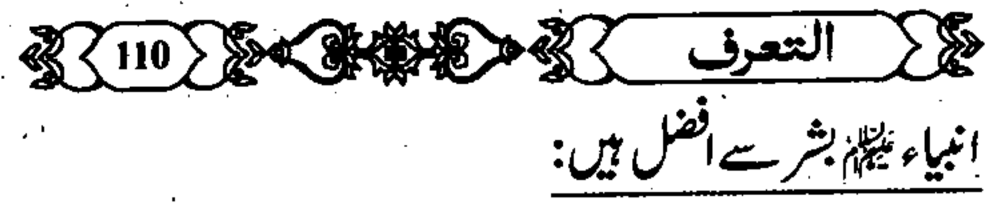
صوفياء كحفرمان

اکثر صوفیاء کرام رسولوں کو فرشتوں ۔ افضل اور فرشتوں کو رسولوں ۔ افضل کہنے میں خاموش ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ فضیلت صرف اس میں ہوتی ہے جسے اللہ تعالیٰ خود فضیلت و مرتبہ دے، بیرنہ توجو ہر ہونے کی وجہ ے ملتی ہے اور نہ ہی کمل کرنے سے، ان کے نزدیک کسی ردایت اور عقل کی بناء پر ایک، دوسرے نے بڑھ کر نہیں البتہ کچھ صوفیاء نے رسولوں کو اور کچھ نے فرشتوں کو افضل قرار دیا ہے چنا نچہ حضرت محمد بن فضل

داہنؤ فرماتے ہیں کہ سارے فرشتے ، سب مومنوں سے افضل ہیں لیکن مومنوں میں سے رکائٹز فرماتے ہیں کہ سارے فرشتے ، سب مومنوں سے افضل ہیں لیکن مومنوں میں سے سچھا ہے تھی ہیں جوفرشتوں ہے اضل ہیں۔ اس سے معلوم ہورہا ہے کہ کویا آپ پانے انبیاء علیهم السلام کوفرشتوں سے افضل قرار دیا ہے۔ سارے صوفیاء اس بات پر اتفاق رکھتے ہیں کہ انبیاء علیہم السلام کے مرجوں میں کمی بیشی موجود ہے کیونکہ اللہ تعالٰی کا بیفر مان موجود ہے۔ وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِدِّينَ عَلى بَعْضِ (الإسرام: 44)

"بی وہ رسول کہ جن میں سے چھ نبیوں کو ہم نے دوسرے سے

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهدي (109 > 🔊 الصل بناركها ب-" اور فرمایا۔ ؾؚڵڰٵڵڗؙٞڛؙڶڣۜڞٞڶڹؘٵڹۼڞؘۿؙؙؗؗۿؙۄؙۼڵۑڹۼۻ (البغره: ٢٥٣) " ہی وہ رسول ہیں کہ جن میں سے چھ کو ہم نے چھ دوسروں سے الفل بنايا ہوا ہے۔' تاہم انہوں نے افضل اور کم مرتبہ والوں کے نام نہیں لئے کیونکہ رسول اللہ يشف يتجاب ب ك " انبیاء نظیم میں سے کسی ایک کوفضیلت نہ دو۔" ہاں حضرت محمد مضف کی جاتا ہے کہ " میں حضرت آدم علیاتِنا کی توری اولاد میں سے افضل ہوں، حضرت آدم غلیاپتیا اور ان کے علاوہ دوسرے لوگ میرے حجنڈے کے پنچے ہوں گے۔' اور اس کے علاوہ دوسری حدیثیں بھی ملتی ہیں، نیز اللہ تعالٰی کا بیفر مان بھی ہے كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ (آلمرن: ١٠) ''لوگوں کے سما منے تم سب ہے بہتر امت ہو۔'' اور جب آپ مشخ کم است سب سے مبتر بتو لازم طور پر ان کا نمی تھی سارے انبیاء نیٹ سے بہتر ہوگا۔ اس کے علاوہ آپ منظوم کی فضیلت پر قرآن کریم می بہت <sub>ک</sub> رکیلیں موجود ہیں۔



سارے صوفیاء فرماتے ہیں کہ سارے انبیاء نیٹ ہر بشرے اصل ہیں اور ان میں سے کوئی بھی انبیاء ملیج جیسانہیں ، نہ کوئی صدیق ، نہ دلی اور نہ کوئی ددسرا خواہ دہ کتنا ہی قدر و قیمت اور مرتبے والا ہی کیوں نہ ہو چنانچہ نبی کریم منظوم نے فرمایا تھا۔ '' میہ دوشخص (حضرت ابو بکر دعمر من انتہ ) نہیوں اور رسولوں کے علاوہ ' الکے پچھلے سب بوڑھے لوگوں سے الضل ہیں۔' اس میں آپ مشیر کان نے فرمایا ہے کہ یہ دونوں حضرات نبیوں کو چھوڑ کر سارے لوگوں سے افضل ہیں۔

حضرت ابویزید بسطامی دانشن فرماتے ہیں کہ

''صد یقوں کی آخری حد، انبیاء ظلم کے حالوں کی ابتداء ہے اور انبياء ظلم کی کوئی ایسی آخری حدثين جس کا پيتہ چل سکے۔'' ب*ر حضرت سہل* بن عبداللہ دالطن فرماتے ہیں کہ

''عارفوں کے حوصلے پردوں پر پہنچ کر ختم ہو جاتے ہیں جہاں سر جھائے تھہر جاتے ہیں، پھر اجازت ملتی ہے تو سلام عرض کرتے ہیں جس پر انہیں اللہ کی طرف طاقتور بنا دیا جاتا ہے اور لکھ دیا جاتا ہے کہ وہ بھٹک نہیں سکیں سے جبکہ انبیاء بنبی کے حوصلے عرش کے کرداکرد تھومتے ہیں، انہیں نوری لباس ملتا ہے، پلید کاموں ے چھکارا ملتا ہے اور وہ اللہ جبار سے جا ملتے ہیں جو ان کی نفساني خواجشين ادر مرضى ككام ختم كرديتا ب چنانجه وه حوصلے اللہ کی طاقت ہے ای کیلئے کام کرتے ہیں۔' پر حضرت ابویزید پر این فرماتے ہیں کہ

https://ataunnabi.blogspot.com/ فكر التعرف كالمجالي التعرف ·' اگر نبی کی طرف سے تحلوق کے سامنے ایک ذرہ بھی آ جائے تو عرش ہے کچلی تحلوق اس کا مقابلہ ہیں کر سکے گی۔' م فرمایا کہ نبی کے بارے میں تحلوق کی جان پہلیان اور علم اس ترادت کی حیثیت رکھتا ہے جومنہ بند مشکیز ہے کے منہ پر آئی ہوتی ہے۔ سی اللہ کا ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہے اللہ کا ہر تھم مان کر اور ہر معاملہ اس کے سپرد کر سے مجمی کمال مامل نہیں کرسکتا، بیاکام مرف حبیب اور خلیل کا ہے ( نظیم ) چنانچہ ای بناء پر اللہ کے قریبی ہو کر اور اس کا حقیقی مشاہدہ کرنے پر بھی وہ بید کمال حاصل کرنے میں تاکام ہوتے ہیں۔ پر (ای سلسلے میں) حضرت ابوالعباس بن عطاء دلائٹڑ فرماتے ہیں کہ "رسولوں کا کم بنے کم مرتبہ، نبول سے اعلیٰ ہوتا ہے، نبول کے کم ار کم مرت محمی مذہبوں سے اعلیٰ ہوتے ہیں،مدیقوں کے کم از کم در ج شہیدوں سے اعلیٰ ہوتے ہیں، شہیدوں کے کم از کم ج مالحین سے بڑھ کر ہوتے ہیں اور مالحین کے تحفیا در بے تجمی مومنوں سے بڑھ کر ہوتے ہیں۔''

\*\*\*\*





سی پیچیبواں باب

انبیاء علیظہم کی لغزشوں کے بارے میں

صوفياء تح فرمان

حضرت جنید اور حضرت نوری دیکھنز جسے بڑے صوفی فرمارے ہیں کہ "جو کچھ انبیاء نیٹ ہے ہوجاتا ہے، وہ ظاہری طور پر ہوتا ہے جبکہ ان کے باطن اللہ میں مکن ہوتے ہیں۔' ان کی دلیل قرآن کریم کی بیآیت ہے۔ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِنُ لَهُ عَزُمًا ٥ (١،٥١١) "وه (حضرت آدم عليرتي) بحول تتخ ليكن وه ايسا كام كرمانيس ی*ات تھ*ے'' صوفیاء بتاتے میں کمل اس وقت تک تح مجم نہیں کہلاتے جب تک ان سے س کے پہلے پچھ شرطیں ادر نیتیں نہ ہوں اور جس سے پہلے شرط اور نیت نہ ہو، وہ کام بی شار ہیں ہوتا چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں حضرت آدمؓ کے کام کو کمتی ہی میں نہیں لیا۔ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدُلَهُ عَزْمًا "وہ بھولے اور جمارے سمامنے ان کا بیکام بی ند تھا۔" صوفیاءفرمات بی که الله کی ان پر تاراملی مرف دومروں کو بد بات بتانے

میں ہے۔ پچھ حضرات کوتا ہیوں کوئی گنتے ہوئے کہتے ہیں کہ بیر کی کام کو بچھتے وقت

غلطی کھانے سے ہوئمی چنانچہ سب سے بڑھ کر مقام و مرتبہ والے ہونے کی وجہ سے ان پر ناراضگی ہوئی تاہم بیہ دوسروں کیلئے ڈانٹ ڈپٹ، انبیاء مَلِبَّہُ کے مرتبون کی حفاظت تھی ادراس کے ذریعے انہیں شیخ کام کرنے کا گر بتایا گیا۔

کچھ دوسرے صوفیاء نے فرمایا کہ بیہ کوتا ہیاں بھول چوک اور بے دھیانی ک وجہ ہے ہوئیں،صوفیاء نے ان کی بیہ بھول اعلیٰ کام کے مقاطع میں کم تر میں کھوجانے ک بتاء پر بتائی ہے چنانچہ نبی کریم ﷺ کی نماز میں بھول کواپیا ہی شار کرتے ہوئے فرمایا س

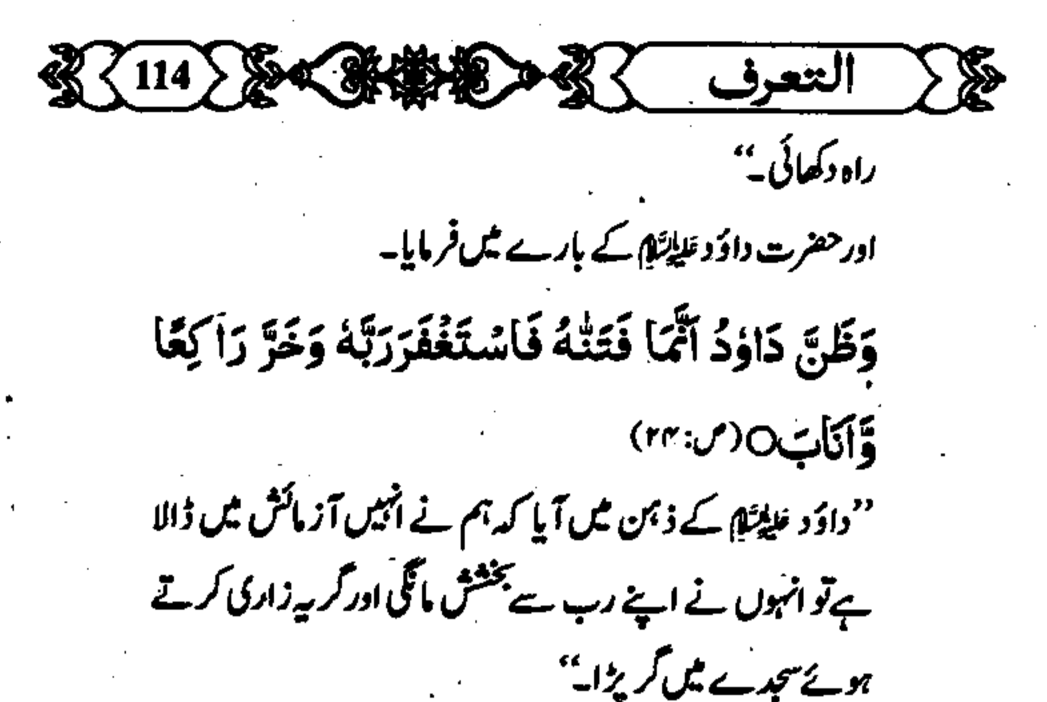
''میری نماز میں آنکھوں کی ٹھنڈک رکھ دی گئی ہے۔'' اس میں آپ یشے کی بتایا ہے کہ نماز میں وہ چیز تقلی جس کی وجہ سے آپ یشے کی آنکھوں کو ٹھنڈک ملی، آپ یشے کی بتنے یوں نہیں فرمایا کہ میری آنکھوں کی مد میں دیں

ھنڈک تماز ہے۔

جس نے ایسی باتوں کو کوتا ہی اور گناہ گنا ہے تو اسے چھوٹی موٹی کوتا ہیاں بتایا ہے جس پر توبہ ہو سکتی تھی جیسے اللہ تعالیٰ نے صفی اللہ حضرت آ دم وحواظ بل کے بارے میں فرمایا (کہ انہوں نے کہا)۔

> رَبَّنَاظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا (الراف: ۲۳) "اے ہارے پروردگار! ہم ۔ اپنے آپ پرظم کیا۔" پر فرایا۔ فَتِابِ عَلَيْهِ وَهَلْ ي (د: ۱۳۳)

"تو اس پراین رحت سے رجوع فرمائی اور اپنے قرب خاص کی



\*\*\*\*



<u> چھبیواں باب:</u>

اولیاء کی کرامتوں کے بارے میں

صوفياء كے فرمان

مب صوفیاء فرماتے ہیں کہ اولیاء کرام سے کرامتیں ہوا کرتی ہیں اگر چہ وہ مجزات ہی میں شار ہوتی ہیں جیسے پانی پر چلنا، جانوروں کا بولنا، زمین کا سمٹ جانا اور اصل جگہ کی بجائے چیز کا دوسری جگہ سے ملنا، ان کا ذکر صحیح روایتوں والی حدیثوں میں ماتا ہے، قرآن میں بھی ملتی ہیں جیسے اس آیت میں اس شخص کا وا تعدجس کوعلم ملا تھا کہ اکا ایتیک بیہ قبل آن تیز تک اِلَیْک طَرْفُک

(المل:• ۴) "آب ك أنكو بميك ب يهل من ات (تخت كو) ل أدُن كار" بحر حضرت مريم يتي الح واقعد من جب حضرت زكريا عدائل في ان س **ٱلْى لَكِ هٰذَا الْحَالَتُ هُوَمِنْ عِنْدِ اللهِ** (آلعمران: ۲۷) "بيتمهار بالكمال سے آيا، انہوں نے كما الله كما سے-" اور پر ان دو آدموں کا واقعہ ہے جو نی کریم مطاق کے یاس مغیر برے ہوئے **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



تھے پھر نکلے تو دونوں کے ڈنڈے روشنی کرنے لگے دغیرہ۔

رسول اکرم مین کردر یا کسی دور می دور می دور می ایسا ہوتا جائز ہے جس کی وجہ یہ ہے کہ اگر نبی کے دور میں ہوتا ہے تو یہ اس کو سچا کرنے کی خاطر ہوتا اور جب کسی دوسرے وقت میں ہوگا تو بھی تصدیق ہی کیلئے ہوگا چنا نچہ نبی کریم مین کار جس کی بعد حضرت عمر بن خطاب رفائیڈ کے حضرت ساریہ رفائیڈ کو آواز دینے کے وقت ایسا ہو چکا ہے، آپ رفائیڈ نے ان سے فرما یا تھا۔

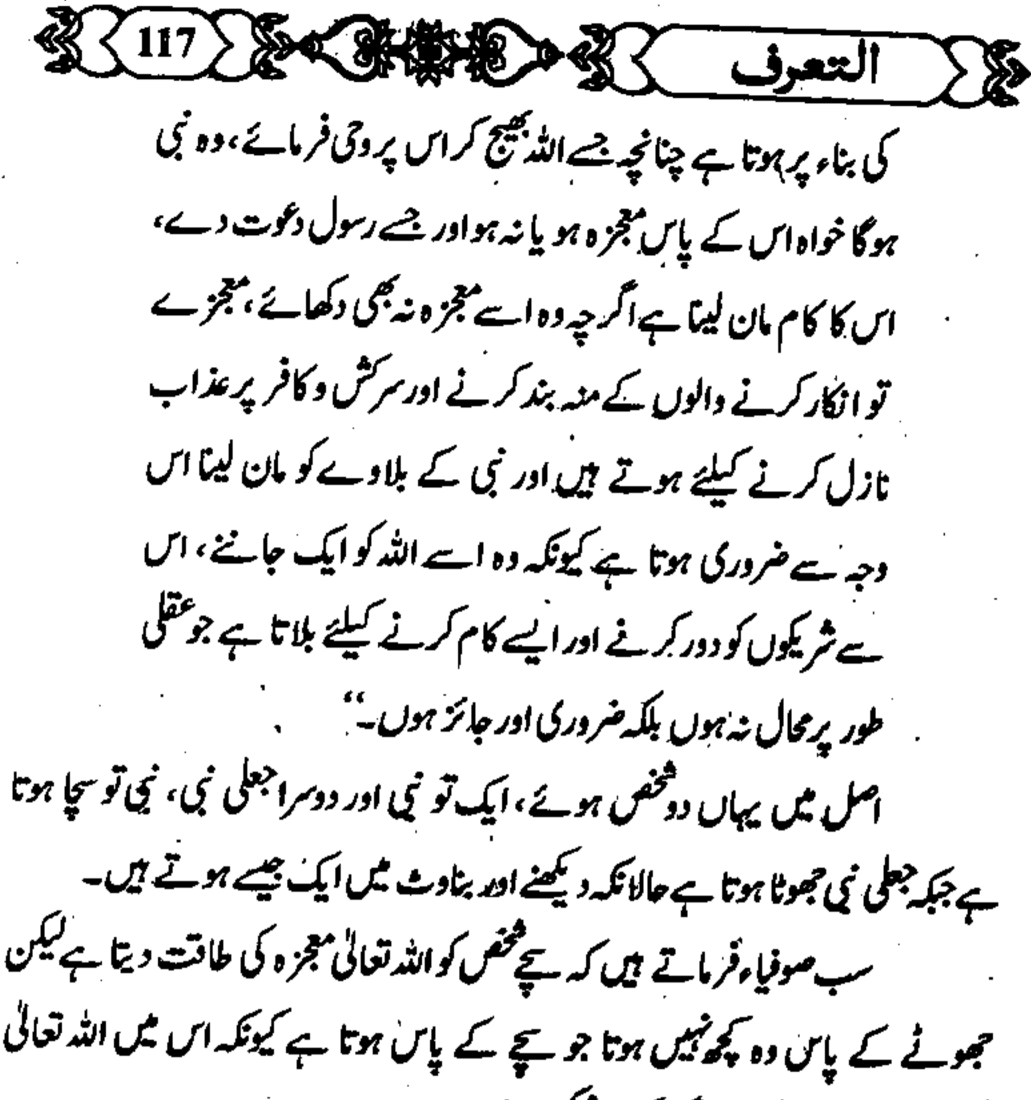
" اے ساریہ دلائیز بن حصن! پہاڑ کوسنچالو۔"

حضرت عمر بنائنی مدینہ کے اندرمنبر پر تتھے جبکہ حضرت ساریہ رکائن ایک ماہ کے سفر پر دشمن کا مقابلہ کررہے ہتھے۔

ایے دا قعات کے بارے میں کافی روایتیں ملتی ہیں۔

کرامت کے جائز ہونے کا انکار کرنے والے نے اس بناء پر انکار کیا ہے کہ اس سے نبوت کا مقصد فوت ہو جاتا ہے کیونکہ کوئی نبی دوسرے کے سامنے معجزہ بنی کے ذریعے ظاہر ہوتا ہے جسے وہ لاتا ہے تو وہ اس کی تقسد یق کرتا ہے کیکن کسی اور سے سیکا م

نامکن ہے چنانچہ اگر کسی دوسرے کے ہاتھوں ظاہر ہو جائے تو اس کے ادر معجزہ نہ دکھانے والے کے درمیان فرق نہیں رہے گا اور نہ ہی اس کی سیاتی پر کوئی دلیل ہوگی۔ صوفیاءفرماتے ہیں کہ ''یوں تو اللہ تعالیٰ نبی کو بے نبوت لوگوں میں سے علیحدہ کرنے ے ناکام بنے گا۔'' نبوت كاسبب معجزه تهين حضرت ابوبكر دراق دانشن بتات بي كه · · کوئی ہی معجزہ کی وجہ سے نمی نہیں ہوتا بلکہ اللہ سے سیجنے اور وق



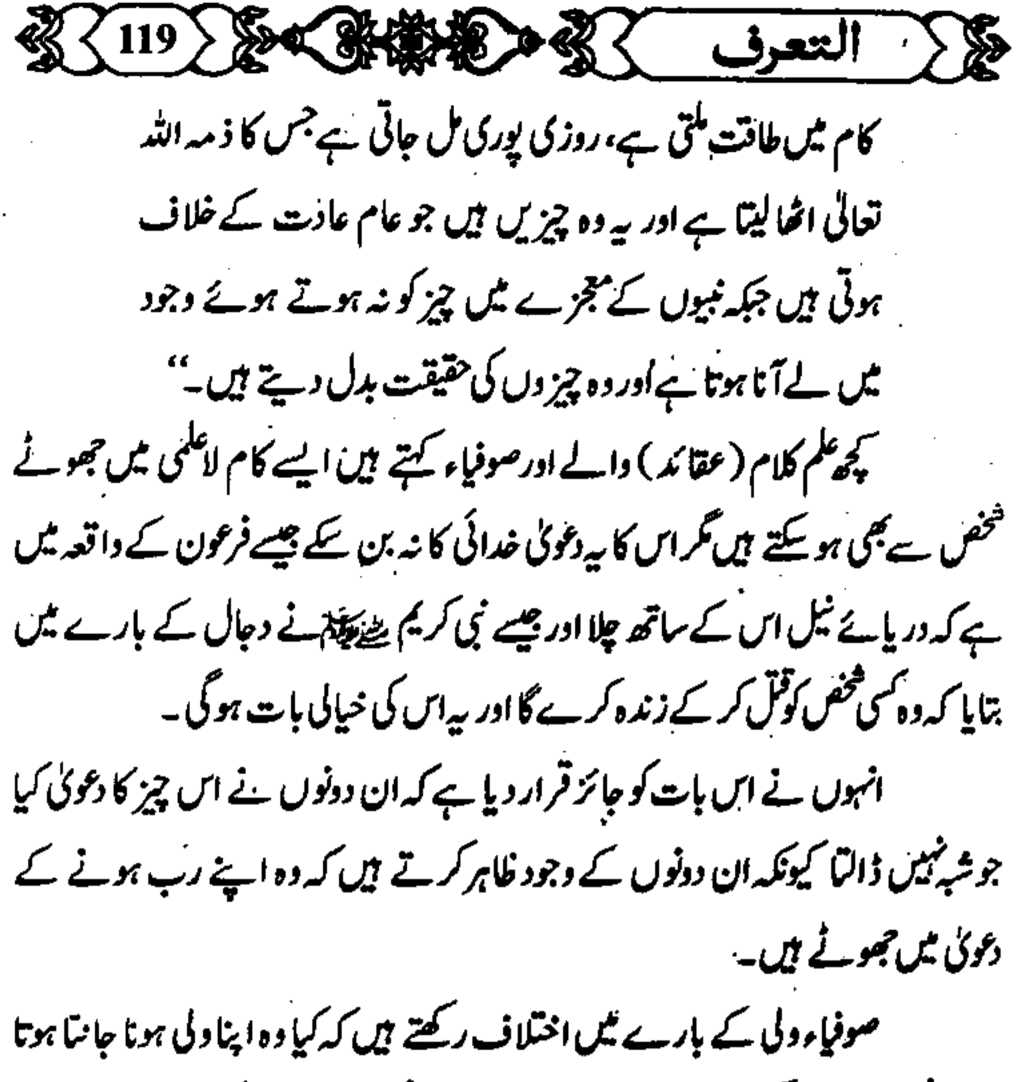
کیلئے سیچ کوجھوٹے سے الگ کرنا نامکن ہوگا۔ ہاں اگر کوئی ولی سچا ہے مگر نی نہیں کیونکہ نہ ت کا دعویٰ نہیں کرتا اور نہ ہی جھونی اور غلط بات کا دعویٰ کرتا ہے بلکہ صرف حق اور سچی بات کی طرف بلاتا ہے اور اگر اللہ تعالیٰ اس کے ہاتھوں کرامت دکھا تا ہے تو یہ بات نبی کی نبوت کیلئے حرن نہیں اور نہ ہی اس میں (خدائی دعوے کا) شبہ پیدا کرتی ہے کیونکہ سچاشخص وہی کہتا ہے جو نبی قرما تا ہے اور وہ ای چیز کی طرف بلاتا ہے جس کی طرف نبی بلاتا ہے چتا نچ اس سے کر امت کا نظر آتا نبی کی طاقت بتا اور اس کی دعوت کو ظاہر کرنا بتا ہے اور اس کا مات کا منہ بند ہوتا اور نبی کی ان چیزوں میں سچائی بتا ہے جس کی طرف وہ بلا رہا ہوتا ہے دہ تو نیوت کا دعویٰ رکھتا اور النہ کی تو حید کو تا ہے کر را ، دوتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ اس کا نیوت کا دعویٰ رکھتا اور النہ کی تو حید کو تا ہے کر را ، دوتا ہے دہ تو اس کا دو تو تا ہے دہ تو نیوت کا دعویٰ رکھتا اور النہ کی تو حید کو تا ہے کر را ، دوتا ہے دو تو تا ہوتا ہے دو تو نیوت کا دعویٰ رکھتا اور النہ کی تو حید کو تا ہے کر را ، دوتا ہے دو تو تا ہوتا ہے دو تو نیوت کا دعویٰ رکھتا اور النہ کی تو حید کو تا ہوتا ہے جس کی طرف دوں بلا رہا ہوتا ہے دو تو نیوت کا دیو کی رکھتا اور النہ کی تو حید کو تا ہوتا ہے جس کی طرف دوں جس کی طرف دوں ہوتا ہے دو تو تا ہوتا ہے دو تو تا ہوتا ہے دو تا ہے تا ہوتا ہے دو تو تا ہوتا ہے دو تو تا ہوتا ہو دو تا ہوتا ہے دو تو تا ہوتا ہوتا ہوتا ہے دو تو تا ہوتا ہے دو تو تا ہوتا ہوتا ہو دو تا ہوتا ہوتا ہو دو تا ہوتا ہو دو تا ہو تا ہوتا ہو تا ہو دو تا ہوتا ہو دو تا ہو تا ہو دو تو تا ہوتا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو دو تا ہو دو تا ہو تا ہو دو تا ہو دو تا ہو تا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو دو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو دو تا ہو ت



. . . .

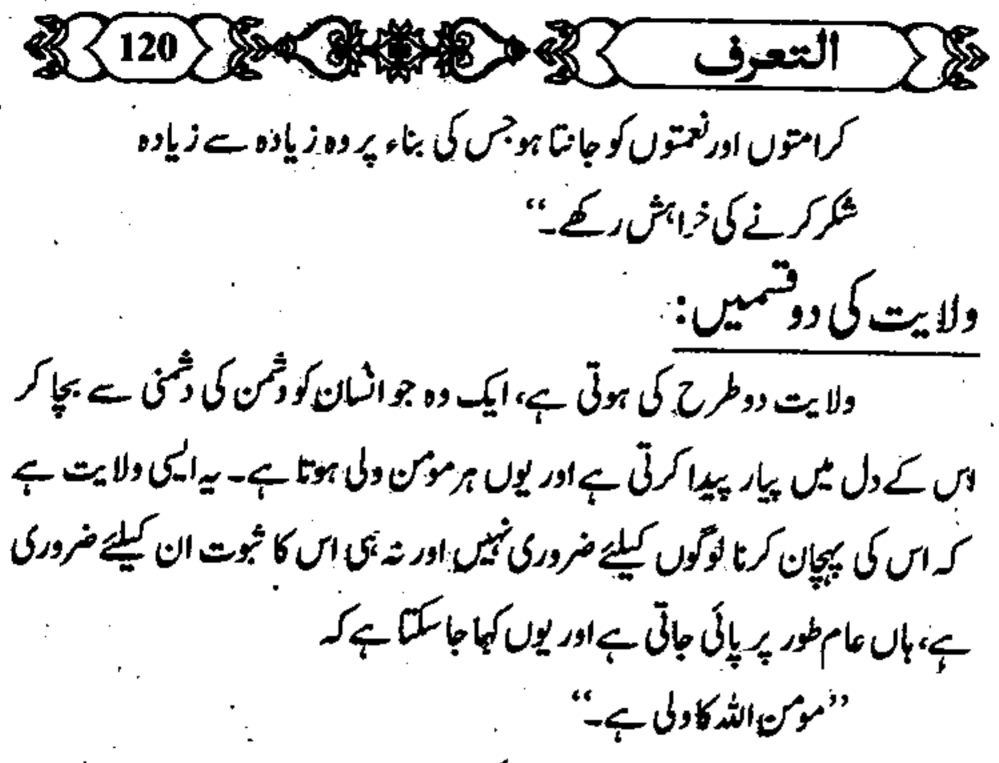
-040

سیچھصوفیاءفر ماتے ہیں ک<u>ہ</u> '' ادلیاء سے سے علمی میں کرامتیں ظاہر ہو جاتی ہیں جبکہ انبیا و کے متجزے ہوتے ہیں جنہیں وہ جانت ادر آگے بتاتے ہیں کیونکہ اولیاء کو آزمانش کا ڈرر جتا ہے اور دومعصوم نہیں ہوتے لیکن انبیاء بينى كو آزمانش كا انديشترس موتا كيونكه ووكنامول سے سنج بونت ال صوفیا مفرماتے ہیں کہ 🕐 "ولى كى كرامت من دعاء قول موجاتى ب، مال يورا موتا ب



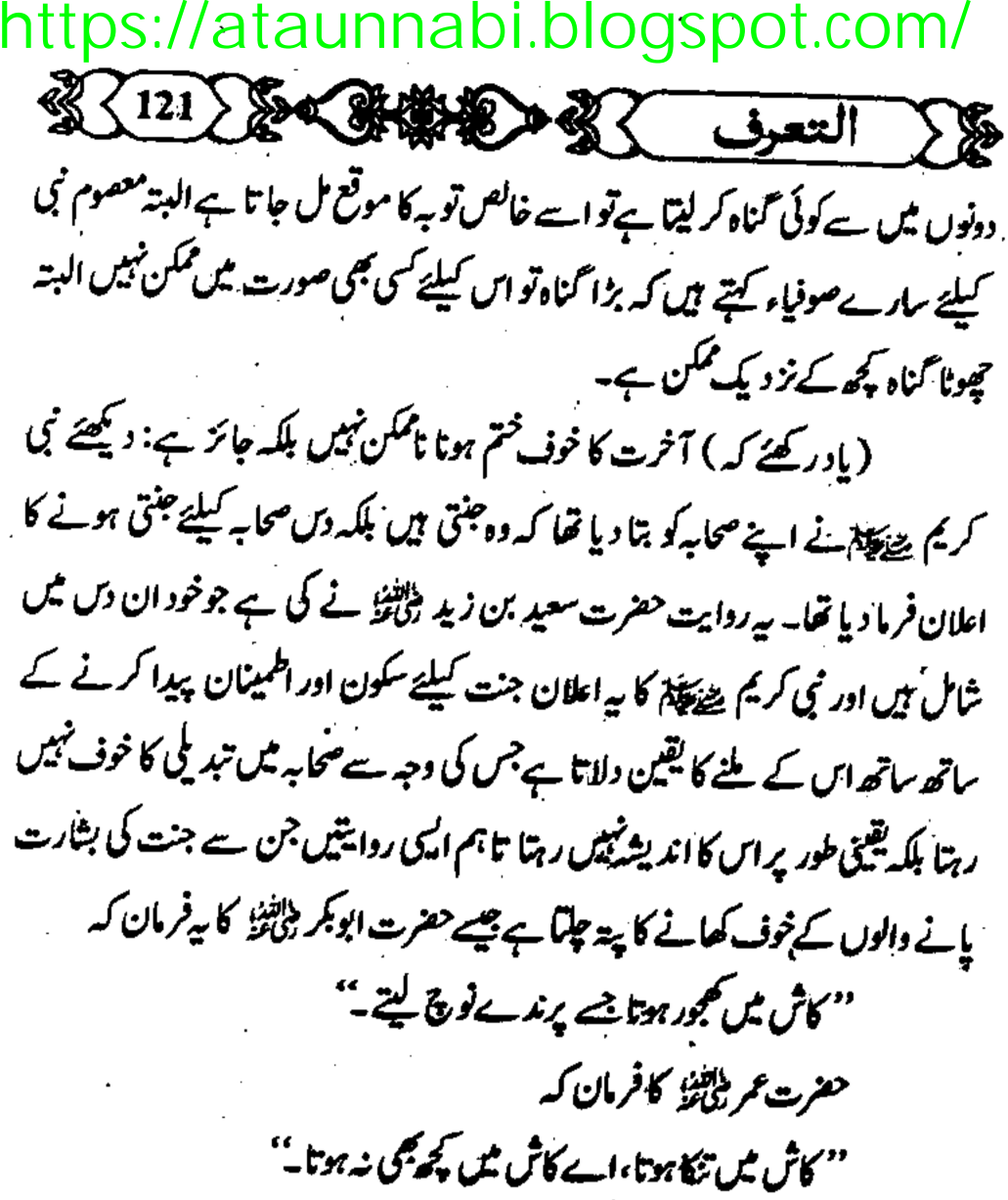
ہے یا ہیں؟ چنانچہ چھ حضرات فرمات ہیں کہ بیدجا تز ہیں کیونکہ اس کی جان پیچان اسے آخرت كاخوف بعلاد \_ كى اور آخرت ك خوف كانه مونا بخوفى بنا ب اور ب خوفى ثابت ہونے پر اس کی عبودیت (بندہ ہونا)ختم ہوجاتی ہے کیونکہ بندہ خوف اور امید کے درمیان ہوتا ہے کیونکہ اللد فرماتا ہے۔ وَيَنُعُونَنَارَغَيَّا وَرَهَيًا ﴿ (الانبيا ···) ، ''وہ ہمیں امیر اور خوف کے دوران اکارتے ہیں۔' موفاء کے بڑے مرجہ دالے بزرگ قرماتے ہی کہ "ولى كا اين ولايت و بزركى كو يجانا مكن ب كيونكه بد الله ك ا المرف سے بندے کیلئے ایک عزت ہے چتانچ مکن ہے کہ وہ ان **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

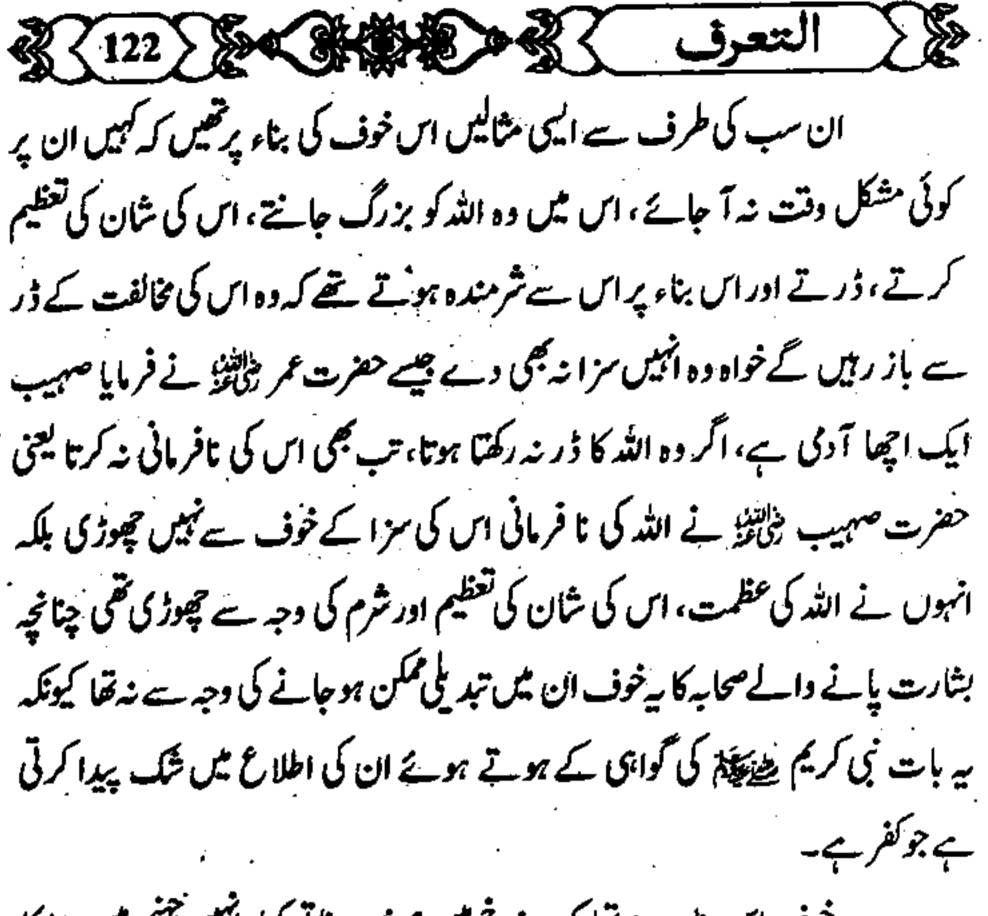


دوسرى ولايت وه جس من ولى كو خاص بنايا جاتا، چنا جاتا اور اينا بناليا جاتا ہے اور بيدوہ ولايت ہے كہ جس كى پيچان ضرور ہوتى ہے اور اس من موجود بحى ہوتى ہے اور جس كے پاس ہوتى ہے اسے اپنے آپ كو ديكھنے سے بچاتى ہے جس كى دجہ ے دہ تكبر نبيس كرسكما بلكہ وہ لوگوں ميں سے پورى طرح الگ كر ديا جاتا ہے اور وہ يوں كہ دہ دلچہى سے آبيس ديكھا تى نبيس چنا نچہ وہ اسے بركانيس سكتے، انسان پر آنے والى آفتوں

ے بچالیا جاتا ہے حالانکہ بشری خواہشیں اس میں اس وقت بھی باقی ہوتی ہیں چنانچہ وہ نفسانی خواہشوں اور مزوں کو ایسا پندنہیں کرتا کہ وہ اس کے دین میں بگاڑ پیدا کر دیں جب طبیعت میں ان ہے دلچی موجود ہوتی ہے اور بیدوہ خاص ولایت ہے جو اللہ کی طرف ہے بندے کو ملتی ہے اور جسے ایک ولایت ملے تو دشمن کو اس کے بہکانے کیلئے راہ نہیں ملتی کیونکبہ اللہ فرماتا ہے۔ ٳڹۧۜ؏ؚؠؘٵڋؿڵؽؙۺڶڰڟؘؽ<del>۫ؠ</del>ۿڛؙڵڟڹ<sup>(ۥ</sup><sup></sup> "میرے بندوں پر تمہارا قابونہ ہو سکے گا۔" تاہم ایہا ولی چھوٹے بڑے تمناہوں سے بچا ہوائیس ہوتا لیکن اگر وہ ان **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

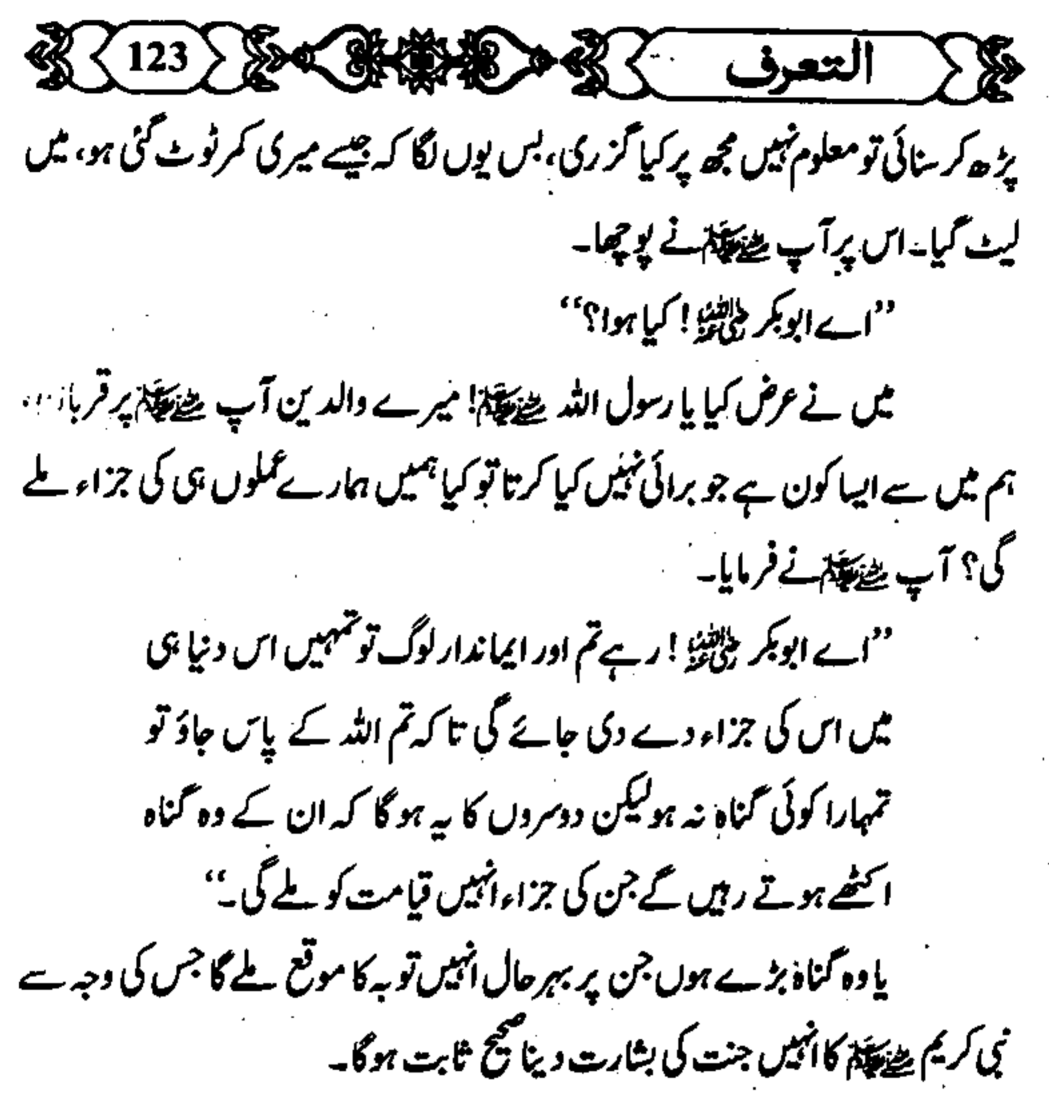


حضرت ابوعبيده بن جراح طافية كافرمان ---" میں چاہتا ہوں کاش میں مینڈ ھا ہوتا، مجھے کھر دالے ذیح کر کے میرا کوشت کماتے اور شور بانی کیتے۔' المحضرت عائشه صديقة ذاتخا كافرمان --" کاش میں اس درخت کا ایک پتر ہوتی۔' ر بیدہ ام المونین ذلائجا ہیں جن کے بارے میں حضرت عمار بن یا سر طائفن نے کوفہ کے منبر پر اعلان فرمایا تھا میں ان کے دنیا و آخرت میں رسول اللہ بطف کم کی بیوی بوفية كااعلان كرتا بول-

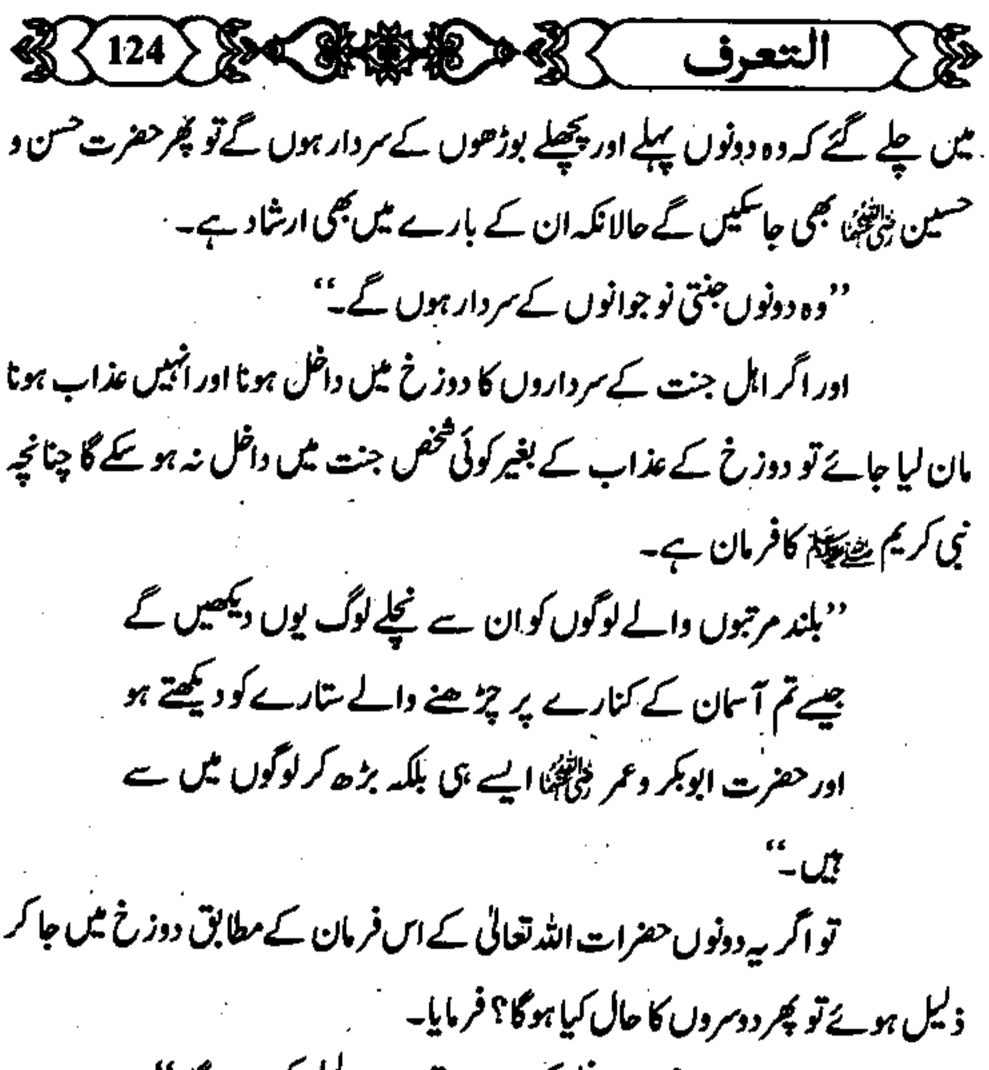


یہ خوف اس بناء پر نہ تھا کہ دوزخ میں ہمیشہ رہنا تو کیا، انہیں جہنم میں سزا کا خوف نہ تھا کیونکہ انہیں پنہ تھا کہ انہیں اپنے کئے پر جہنم کا عذاب نہ ہوگا کیونکہ ان کے کئے گناہ چھوٹے ہوں گے تو بڑے گنا ہوں سے یا پھر دنیا میں آنے دالی تکلیفوں کی دجہ

ہے بخش دیئے جا بھی گے۔ حضرت عبدالله بن عمر خالفيا حضرت ابوبكر منافق كحوالے سے فرماتے ہيں كريس رسول الله يتفايك كي خدمت من تعاكداي دوران بدايت تازل جوني-مَنْ يَتَعْمَلُ سُوَمًا يَجْزَبِهِ (النسا السا) · · جو برانی کرت تو اے اس کی جزار دی جائے گی۔ ' اس يررسول التديين تتج في قرمايا. · · کیا بی تمہیں اپنے او پر اتر نے والی آیت پڑھ کرنہ سناؤں؟'' يس في عرض كيايا رسول الله يتفينية المجلا كول بين جنائي آب يتفيني الم



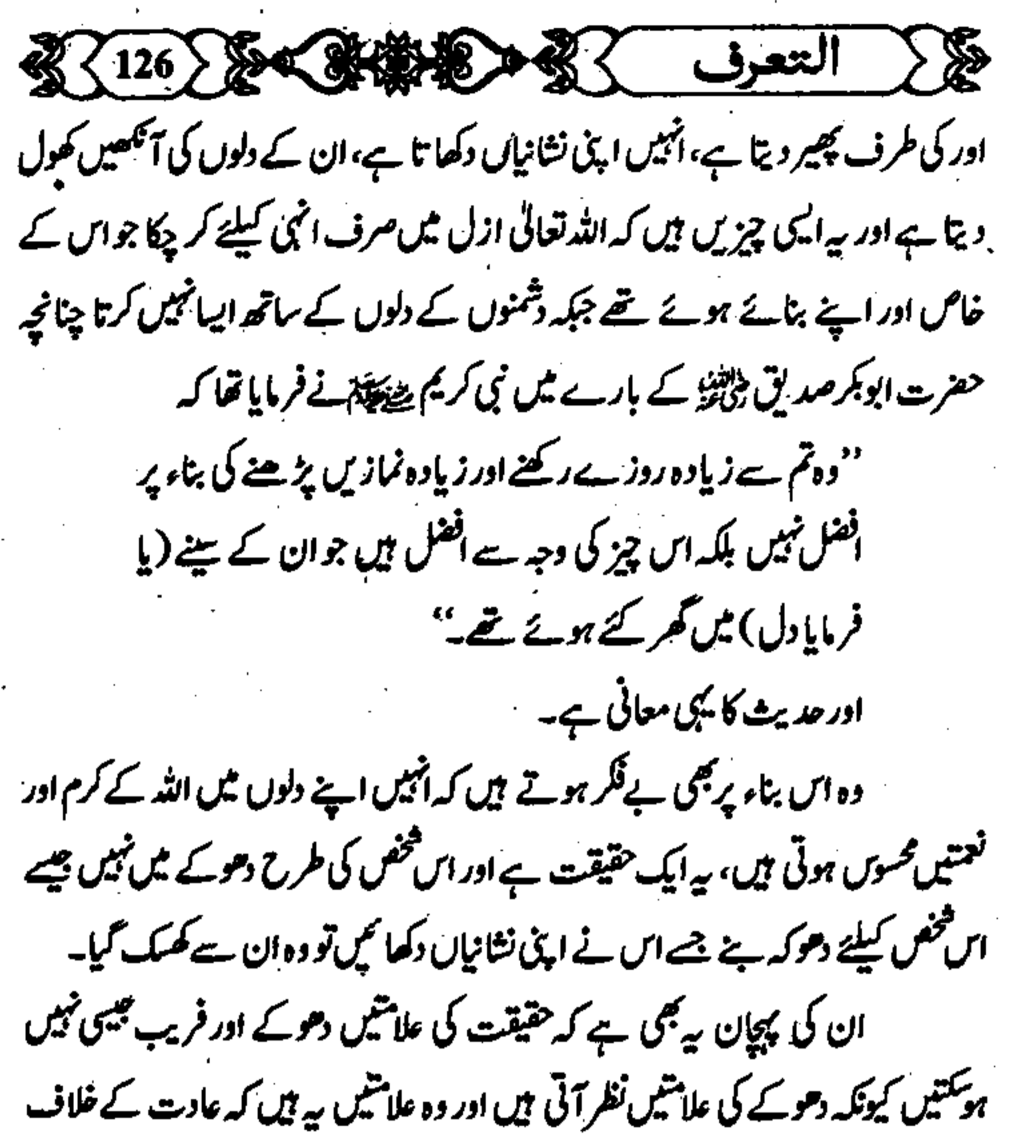
علادہ ازیں اس حدیث نے بتایا کہ جب ابو کمر طلقہ قیامت میں آئیں تے تو ان کے ذیبے کوئی محناہ نہ ہو کا چنانچہ ہی کریم مطابقة نے حضرت عمر طابقة سے فرمایا تھا کہ تمہیں کیا معلوم کہ اللہ تعالی نے اہل بدر پر نظر کرم کی ہوتو اس بناء پر فرما دیا تھا کہ جو چاہو کرو کیونکہ میں نے تمہارا سب کچھ بخش دیا ہے۔ تاہم اگر لوگوں کی بد بات مان کی جائے کہ محابہ کرام مذالی کو جنت کی بشارت تو دے دی تمی لیکن بیر بشارت نہیں ملی کہ انہیں سزانہ ہو کی تو انہیں اس کے باوجود دوزخ کا خوف ہو کا کہ دوراس میں ہمیشہ نہیں رای سے تو اس صورت میں بشارت یائے والے اور دوس موس برابر ہوجا تم کے . كعكدو برمال اس الال الخ ما مي ال ورفان کے اوجود حضرت الوجر در بان کے اوجود حضرت الوجر دعر بالغا دوزن **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



" توجیے دوزخ میں داخل کرنا چاہے تو اسے ذلیل کر دے گا۔" حضرت ابن عمر ذبافيجُهًا بتات بي كه رسول اكرم يضفيعَة مسجد من تشريف لے کے تو حضرت ابو بکر وعمر ذلی بھٹا میں سے ایک تو ان کی دائی طرف تھا اور دوسرے بائی طرف، ای دوران آپ مٹنے کو تھے وروں کے ہاتھ پکڑ کر فرمایا کہ " ہم قیامت کے دن یونمی انھائے جائیں گے۔" اب اکران دونوں کا دوزخ میں جاتا ماتا جائے گا تو تیسرے کا بھی مانتا پڑے گا ـ ب<del>حرنی کریم م<u>نتق</u>ا ن</del>ے فرمایا کہ · "میری امت میں ستر ہزار لوگ حساب و کتاب کے بغیر جنت میں



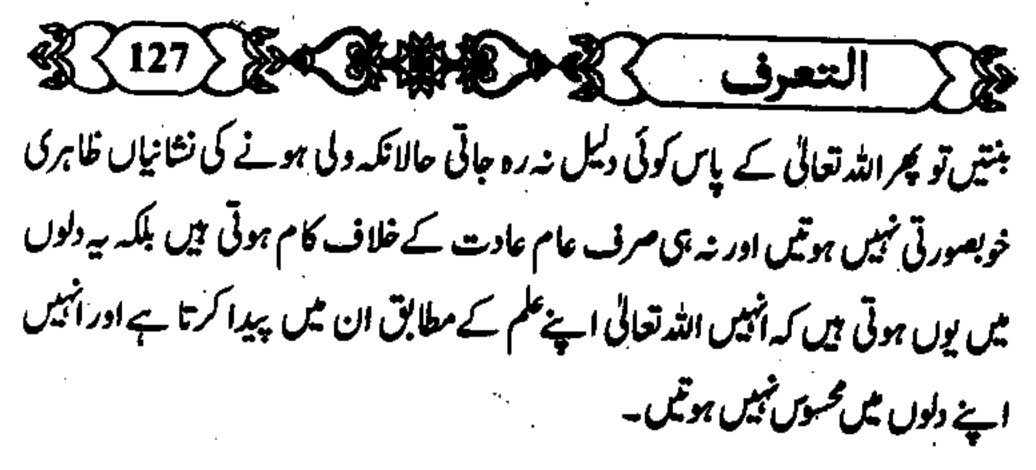
بات کی جائے گی تو یہی بات دوسرے اولیاء کے بارے میں بھی کہی جائے گی۔ اب رہی یہ بات کہ جنت کی بشارت پانے والوں کے علادہ باقی اولیاء کی کہ جنت کی بشارت پانے والوں کو تو یہ بات نبی کریم سے بیک کے بتانے سے معلوم ہو گئی اور دوسروں میں آپ تھے ہی نہیں کہ انہیں بتا دیتے تو ان کی پہچان ان بار کیوں کی بناء پر ہو گی جو دہ صرف اپنے اولیاء ہی کو دیتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ ان حالوں کے ذریعے ہو گی جو دہ ان کے دلوں میں ڈالتا ہے اور وہ ان کی ولا یت کی نشانی بنے ہیں لیون وہ انہیں اپنا بنا لیتا ہے، دوسروں سے نکال کر اپنی طرف کی لیتا ہے، ان کے دلوں کے خیالات دور کر دیتا ہے اور انہیں پیش آنے والی چیزیں ختم کر دیتا ہے جگہ انہیں کی



ایک کام دکھائی دیتا ہے اور دحوکہ کھانے والوں کا اس کی طرف جھکاؤ بھی ہوتا ہے اور وہ اس سے دحوکہ کھاتے ہوئے خیال کرتے ہیں کہ بیدان کی ولایت اور اللہ کر تی ہونے کی نشانیاں ہیں حالا تکہ حقیقتا وہ دحوکہ اور اللہ سے دوری ہوتی ہیں اور اگر بیمکن ہوتا کہ وہ اپنے دشمنوں کو درجہ بدرجہ کفر میں دعکیلنے کی طرح اپنے اولیاء کو اپنے خاص بندے بناتا تو بیمی ممکن ہوتا کہ اپنے انبیاء سے بھی وہی سلوک کرتا جو اپنے دشمنوں سے کرتا ہے۔ چنانچہ انہیں دور کر دیتا اور اس محض کی طرح انہیں بتاتا جسے اس نے ایک نشانیاں دکھا سی حالانکہ سے بات اللہ کے حق میں جائز ہیں اور اگر سے جز ہوتا کہ دشمنوں کیلیے ولایت اور خاص ہونے کی نشانیاں ہوتیں اور ولایت کی دلیلیں اس پر دلیل نہ

**Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

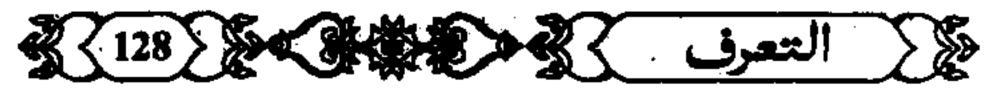


\*\*\*\* 

•

•

•



ستائيسوال باب:

ایمان کے بارے میں ان کے فرمان

زیادہ تر صوفی حضرات کے مزد یک ایمان، زبان سے کہنے، عمل کرنے اور ایت میں لانے (لیعنی تصدیق) کا نام ہے چنانچ حضرت جعفر بن محمد ذلا کا کا کے بزرگوں ے مطابق نبی کریم م<u>ش</u>ر کم کم کم کم کم کم کا تھا کہ "ایمان، زبان سے اقرار کرنے، دل سے مانے اور ہاتھ یاؤں وغیرہ کے ذریعے **مل کرنے کا نام ہے**. صوفیاء فرماتے ہیں کہ بنیادی ایمان، زبان سے اقرار کے ساتھ دل کی تصديق كابوناب أورفرض اداكرتا بعدكا كام ب-وہ ریجی فرماتے ہیں کہ ایمان ظاہر وباطن میں ہوتا ہے، باطن میں تو ایک ہی چز ہے جے دل کہتے ہیں جبکہ ظاہر میں کی چزیں ہوتی ہی۔ سب صوفیاء اس بات پر اکٹھ بیں کہ ایمان ظاہر میں یوں فرض ہے جیسے باطن میں فرض ہوتا ہے اور اقرار ای کو کہتے ہیں البتہ سیر ظاہر کے حصول میں سے تعوز اسا حصہ ہوتا ہے، پورانہیں ہوتا اور جب باطن کے ایمان کا حصہ پورے ایمان کا حصہ ہوتا ہے توضروری ہوتا ہے کہ ایمان کا ظاہر حصہ پورے ایمان کا حصہ ہواور پورے ایمان کا حصہ فرضوں کو ادا کرتا ہے کیونکہ یہ پورے ظاہر میں ویے تی ہوتا ہے جیسے تعدیق یورے باطن سے ہوتی ہے۔



كيا ايمان گھتا بر هتا بے؟:

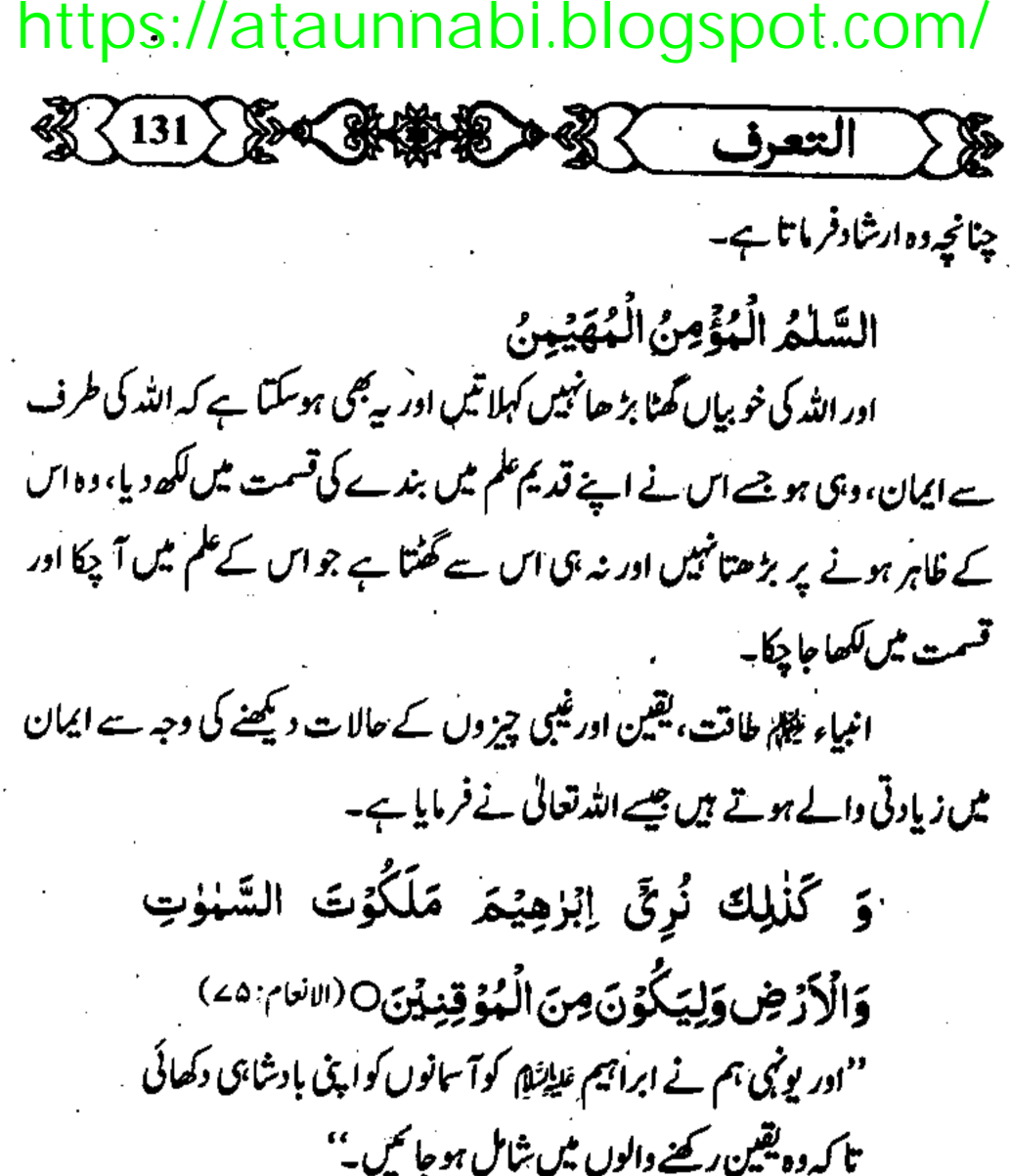
صوفیا ، فرمات بی کہ ایمان گھنتا بڑھتا رہتا ہے اور حضرت جنید و سہل شی لین وغیرہ قد یم لوگ فرمات بیں کہ تصدیق بڑھتی تو ہے لیکن گھنتی نہیں ، اس کا گھنٹا ایمان سے نکال دیتا ہے کیونکہ یہ اللہ کی فبروں اور ڈانٹوں کی تصدیق بنتی ہے جس میں تھوڑا سا شک سمی کفرین جاتا ہے اور اس میں زیادتی طاقت اور یقین کے لحاظ سے ہوتی ہے ۔ زبانی اقر ارگھنتا بڑھتا نہیں البتہ اعضاء سے عمل کرنا ضرور گھنتا بڑھتا ہے۔ اقر ارگھنتا بڑھتا نہیں البتہ اعضاء سے عمل کرنا ضرور گھنتا بڑھتا ہے۔ ایک صوفی نے فرمایا ہے کہ ' الموٹن ' اللہ تعالیٰ کا نام ہے جیسے وہ فرما تا ہے۔ السلہ کہ الموٹی میں البتہ اعضاء سے عمل کرنا ضرور گھنتا بڑھتا ہے۔ ایک صوفی نے فرمایا ہے کہ ' الموٹن ' اللہ تعالیٰ کا نام ہے جیسے وہ فرما تا ہے۔ اقر ارگھنتا بڑھتا نہیں البتہ اعضاء سے عمل کرنا ضرور گھنتا بڑھتا ہے۔ اقر ارگھنتا بڑھتا نہیں البتہ اعضاء سے عمل کرنا ضرور گھنتا بڑھتا ہے۔ اقر ارگھنتا بڑھتا نہیں البتہ اعضاء سے عمل کرنا ضرور کہ ہو کا نام ہے جیسے اور مومن جب اقر ارکرتے ہوئے تصدیق کر کے فرض کام کرتا ہے ، رو کے ہونے کاموں سے رک جاتا ہے تو اللہ کے علال ہے امن میں ہوجاتا ہے اور جوان میں سے کوئی کی کام من ہیں کرتا،

وہ دوزخ میں ہمیشہ رہے کا تاہم جواقرار کے ساتھ تھدیق کرتے ہوئے مل میں کوتابی

کرت تو ہوسکتا ہے کہ اسے ہمیشہ کا عذاب نہ ہو چنانچہ بیخص ہمیشہ کے عذاب سے بچا ہوگالیکن عذاب سے بچانہ ہوگا چنانچہ اس کا بچار ہنا تاقص ہوگا، کامل نہ ہوگا جبکہ ان سب پر مل کرنے والا پورا محفوظ ہوگا، ناقص نہ ہوگا جس سے ثابت ہوا کہ اس کے امن میں کی ایمان میں کی وجہ سے بے کیونکہ پورا امن پورے ایمان بی سے ہوسکتا ہے اور حضورتی کریم فط کان الجاب میں کوتابی کرنے والے کو منعیف فرمایا ہے چنا نچہ ارشادفرما<u>یا</u> که "ووسب سے مزور ایمان والا ہے۔" اور بدائیا تخص ہوتا ہے جو بری چز و کھتا ہے تو ظاہر کی بچائے اسے دل میں



یں بعد وبیوں مے مولات بے یوحد بی سے مدار اسلام ہے ہیں کہ وہ ماہواری کے دنوں میں ناقص فرمایا ہے چنا نچہ دین کی کمی بتاتے ہوئے فرماتے ہیں کہ وہ ماہواری کے دنوں میں نماز اور روزے چھوڑتی ہیں۔ دین سے مراد اسلام ہے، وہ اور ایمان ان حضرات کے نزد یک ایک ہی چیز ہیں جوعمل کو ایمان میں شامل نہیں کرتے۔ ایک بڑے صوفی سے پوچھا گیا کہ ایمان کے کہتے ہیں تو انہوں نے فرمایا کہ ایمان اللہ کی طرف سے ہوتا ہے، بڑھتا گھنتا نہیں گر انبیاء کا ہوتو بڑھتا ہے گھنتا نہیں ہواور دوسروں کا بڑھتا گھنتا نہیں مرا نبیاء کا ہوتو بڑھتا ہے گھنتا نہیں رہے۔ ن اللہ کی طرف سے ہوار بڑھتا گھنتا نہیں۔'' ال کا مطلب ہی ہے کہ ایمان اللہ کی ایک خوبی ہے جو اس میں پائی جاتی ہے



جبکہ باقی لوگوں کے باطن میں طاقت اور یقین ہونے کی وجہ سے بڑھتا ہے اور فرضوں میں کمی اور روئے کام کرنے سے ایمان سے تعلق والی چیزوں میں گھٹ جاتا ہے جبکہ انبیاء ﷺ روکے کام کرنے سے معصوم ہوتے ہیں اور فرضوں میں کمی کرنے ہے ' محفوظ ہوتے ہیں چنانچہ تیتی ایمان میں ناتص نہیں کہلاتے۔

\*\*\*\*



الثمائيسوال باب:

ایمان کی حقیقتوں کے بارے میں

صوفياء كفرمان

ایک شیخ فرماتے ہیں کہ ایمان کی چار حقیقتیں ہوتی ہیں توحید بلاحد (الحلے بچھلے ہر وقت میں اللہ کو ایک جانتا، ذکر بلابت (رکے بغیر یاد کرتا)، حال بلاوقت اور وجد بلا وقت۔ '' حال بلا وقت' کا معانی ہیہ ہے کہ اس کی خوبی تی اس کا حال ہو چتا نچہ جب مجمی وہ کوئی اعلیٰ حال بنائے تو وہ اس میں موجود ہواور'' وجد بلاوقت'' کا مطلب سے ہے

کہ دہ ہر دقت حق کا مشاہدہ کرے۔ ایک صوفی فرماتے ہیں کہ جس کا ایمان سیج ہوتا ہے وہ دنیا اور اس کی کمی چیز پر نظر نہیں ڈالنا کیونکہ ارادے کی برائی اللہ تعالٰی کی پچان میں کمی آجانے کی وجہ سے ہوتی ہے۔ ایک اور صوفی فرماتے ہیں کہ سیچ ایمان کی نشانی اللہ کو عظیم بنانے سے ہوتی ہےجس کی وجہ سے اسے اللہ سے حیاء آنا شروع ہوجاتی ہے۔ کہتے ہیں کہ مومن کا سیند اسلام کے نور کی وجہ سے کھلا ہوتا ہے، اس کا دل اپنے رب میں مکن ہوتا ہے، دل اپنے رب کود یکمتا بحقل صحیح ہوتی ہے، اپنے رب سے پناہ مانک ب، اس کا قریبی ہونے کی وجہ سے جل رہا ہوتا ہے اور اس کی دوری پر تر پہا ہے۔ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



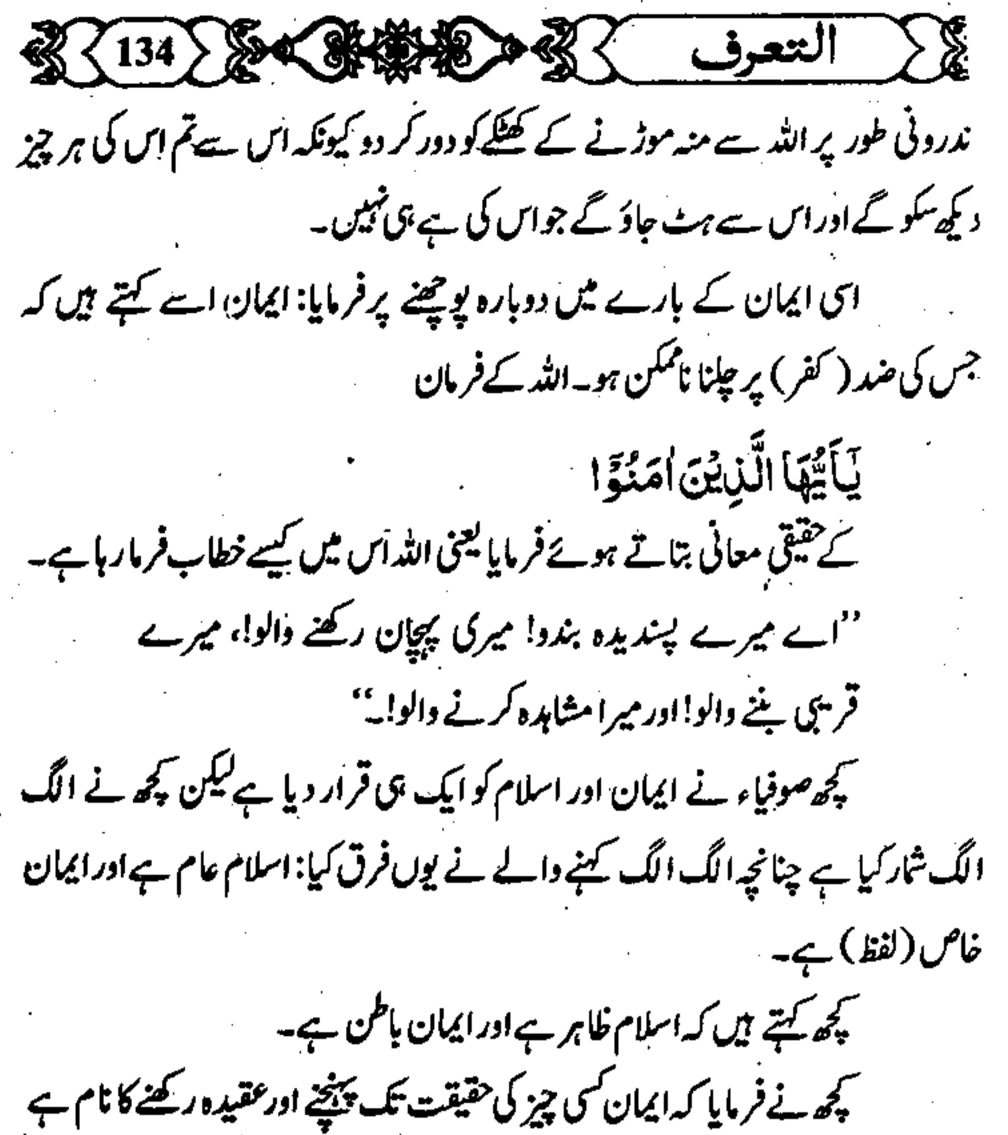
کام کرے گا، مرضی پر چلے گا توحق تعالیٰ اس سے چھوٹ جائے گا، کیا تم نے کبھی دیکھا نہیں کہ اس نے دل کے ہر کھنکے اور جھاتی پر ضروری حکم کو بار بار کرنے کا حکم دیا ہے چنانچے فرمایا ہے۔

يَاً يُبَا الَّذِينَ امَنُوَا امِنُوَا بِاللَّوَرَسُوَلِهِ

(النسأة: ١٣٦)

" اے ایمان والو! ایمان لاؤ<sup>2</sup>

تى كريم يع ترجم خ مايا ب ك «میری امت میں بیشرک اند میری رات میں چنیل پتھر پر اینکے والی چیوٹی ہے بھی تم نظر آتا ہے۔'' نى كريم يفتق فرمايا "ويتاركا بندو بدبخت ، دربهم كابندو بدبخت ، ييد كابنده بدبخت ب، شرمگاه کابنده بدبخت ب اور ساه وسفيد چوند کابنده بدبخت ہے۔'' خود می نے اپنے ایک شیخ سے ایمان کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا ایمان سر ہے کہتم اللہ کے بلاوے پر بورے کے بورے تبول کرنے دائے بنواور



چہداسلام عاجزی اور بچھ جانے کو کہتے ہیں۔ جبکہ اسلام عاجزی اور بچھ جانے کو کہتے ہیں۔ پچھ یوں فرماتے ہیں کہ تو حید ایک راز ہے جس کا مطلب اللہ کو ایتی پینچ سے دور سمجھنا ہے جبکہ معرفت ایک نیکی ہے جس کا مطلب میہ ہے کہ تم دل کی صفائی سے اسے پیچانو، ایمان دل کو اندرونی حفاظت اور نیکی پیچانے پر لگانا ہے جبکہ اسلام (اللہ کی طرف سے ) علم کی تنی ہر چیز کوتن کے ساتھ قائم دیکھو۔

\*\*\*\*



انتيبوال باب:

شریعت کے مذہبوں کے بارے میں

صوفياء كفرمان

صوفیاء کرام فقیہ حضرات کے اختلافی مسئلوں میں اپنے لئے سب سے زیادہ احتیاط والا اور پختہ پہلو کیتے ہیں اور ممکن حد تک دونوں طرح کے فقیہوں کے مسائل پر عمل کی کوشش کرتے ہیں، انہیں درست قرار دیتے ہیں اور ان میں کوئی بھی دوسرے پر اعتراض نہیں کرتا، ان کے نزدیک ہر اجتہاد کرنے والا درست راہ پر ہوتا ہے اور ہر وہ محض جو شریعت کے کسی مذہب کو یقین سمجھتا ہو اور دہ اس کے نز دیک یوں سمجھے ہو کہ ا کتاب وسنت کے مطابق ہواور وہ ان سے مسئلے نکال سکتا ہوتو وہ اس اعتقاد کی وجہ سے درست قراریاتا ہے لیکن جواجتہاد کے قابل نہ ہوتو وہ اس فقیہ کا قول لے لیتا ہے جس نے پہلے فتو کی ویا اور اس کے ذہن میں وہ اس سے زیادہ علم والا ہواور جس کا قول دلیل بر ايو. **مونیا منماز کوجلدی پڑھنے پر اتفاق کرتے ہیں اور یہ چیز مقرر دقت کا لیقین** ہونے پر بھی ان کے ہاں المنل شار ہوتی ہے اور وہ فرض نمازوں کے واجب ہو جانے پر انہیں فورا ادا کرتا پند کرتے ہیں، وہ مجوری کی وجہ سے کوتابی، دهیل ادر کی کرنے ے کام ہیں کیتے سنر کے دوران قصر (مختصر کرنا) نماز پر یعین رکھتے ہیں پھر جو صوفی

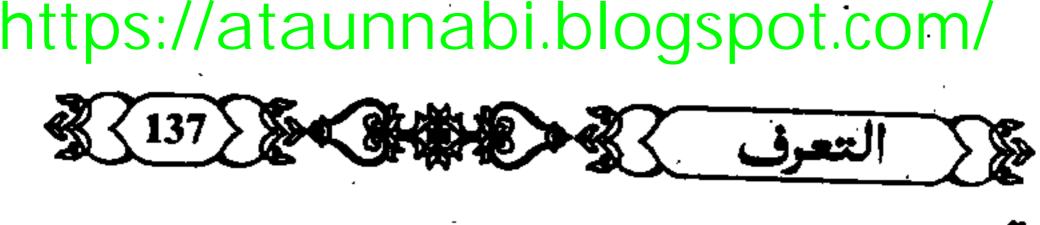


\*\*\*\*

• · ·

• • •

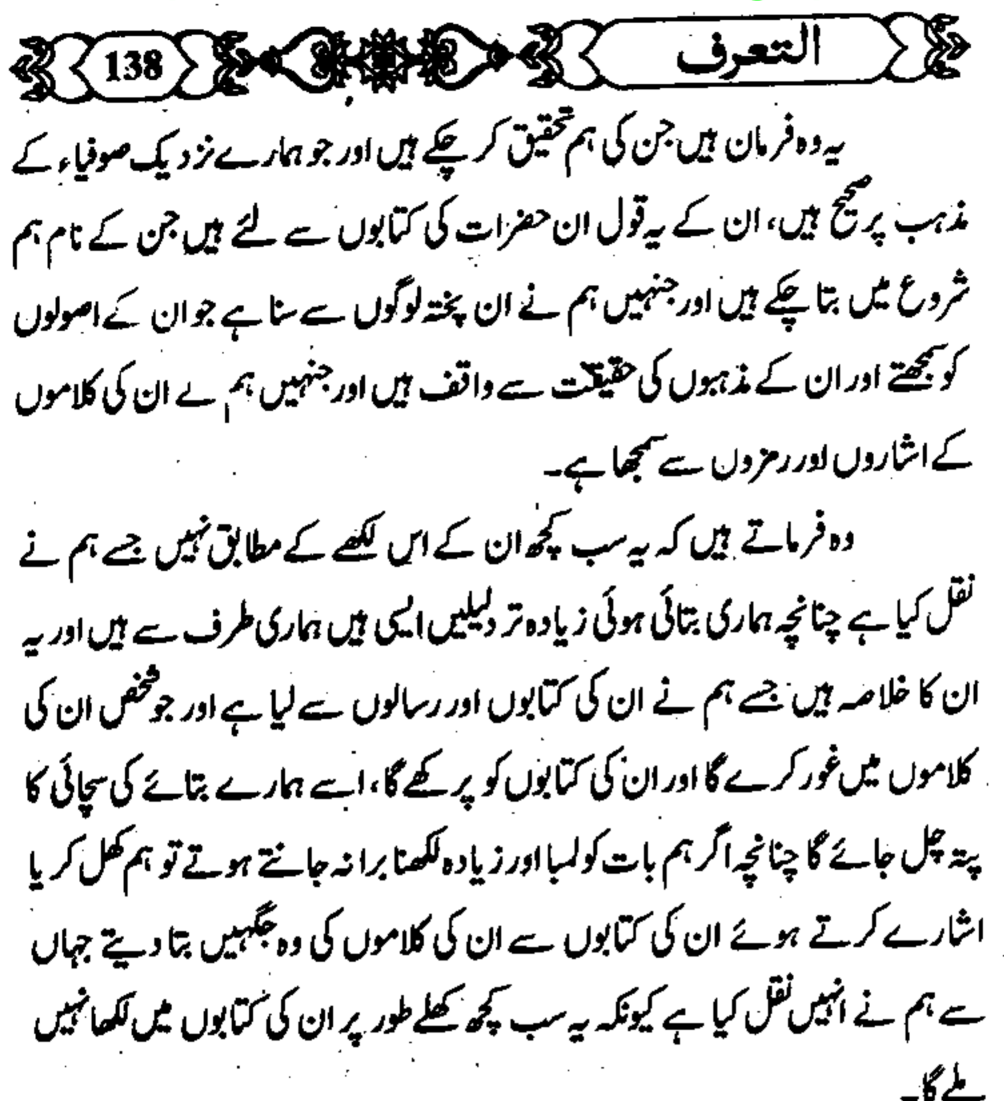
•



تيسوال باب:

كاروبارون كے بارے ميں فرمان

سب صوفیاءفرماتے ہیں کہ فنکاری، تجارت اور کھیتی باڑی دغیرہ جیسے سارے کاروبار جائز ہوتے ہیں مگر ایسے جنہیں شریعت نے جائز قرار دیا ہے لیکن کاروبار کرتے وقت خبردار رہے، تابت قدمی دکھائے اور شہدوالی چیزوں سے بچے۔ ان کے ہاں ایسے کاروبار ایک دوسرے کا تعادن، طمع ختم کرنے، دوسروں میں پال تقسیم کرنے اور پڑوسیوں پر مہرمانی کرنے کیلئے ہوتے ہیں تاہم کاروبار کرنا اس شخص پر لازم کے جس کے ساتھ کوئی اور بندھا ہوا ہے جس کا اسے فرض (روزی دغیرہ) ادا کرتا ہے۔ حضرت جنید دانش کے مطابق کاردبار کیلئے پہلے والی شرط لازم ہے اور بیرونک طریقہ ہے جیسے اللہ کے قریب کرنے دالے کمل کئے جاتے ہیں۔ بندے کو ان کے لئے وى طريقه ابنانا جابية جي قل اداكرتاب، ايس طريق نه كري كه اس كے ذريع روزی چین لی جائے اور تقع حاصل کیا جائے۔ حضرت جنید بالنز کے علاوہ کاردبار کرنا ایک مخص کیلئے صرف جائز ہے، اس پر واجب نہیں البتہ اس کے اللہ پر بھروسہ کو برانہیں کہا جا سکتا اور نہ بن اس کے دین میں فرق پڑتا ہے جبکہ اللہ کے جاری کاموں میں لیے رہنا بہت بہتر اور زیادہ حق رکمتا ب-ادرجب توكل معجم موادرالله يربغروسه موتوكاردباري بحتازياده بمترب-حضرت سمل وكالمنظ فرمات بي كدبحر وسدكرت والے كيليج كاروباد كرنا صرف سنت پر چلنا جما ہے اور دوس لوگوں کیلئے ایک دوسرے کی مرد جما ہے۔



اب ہم ان کے خاص قول اور صرف وہ الفاظ بتا کم سے جو صرف وہ لوگ بولتے ہیں اور ان علموں کا ذکر کریں سے جن کی وجہ سے وہ پیچانے جاتے ہیں اور وہ چزیں بتائی سے جن نے بارے میں وہ تفتگو کرتے رہتے ہیں اور جہاں تک مکن ہوگا ان میں سے پچھر کی وضاحت کر دیں گے۔ اس پر بهم الله کی مدد جائے ہیں کیونکہ بلند مرتبہ اور عظیم اللہ کو چھوڑ کر نہ کوئی کہیں جاسکتا ہے اور نداس کی کسی میں طاقت یائی جاتی ہے۔ \*\*\*\*



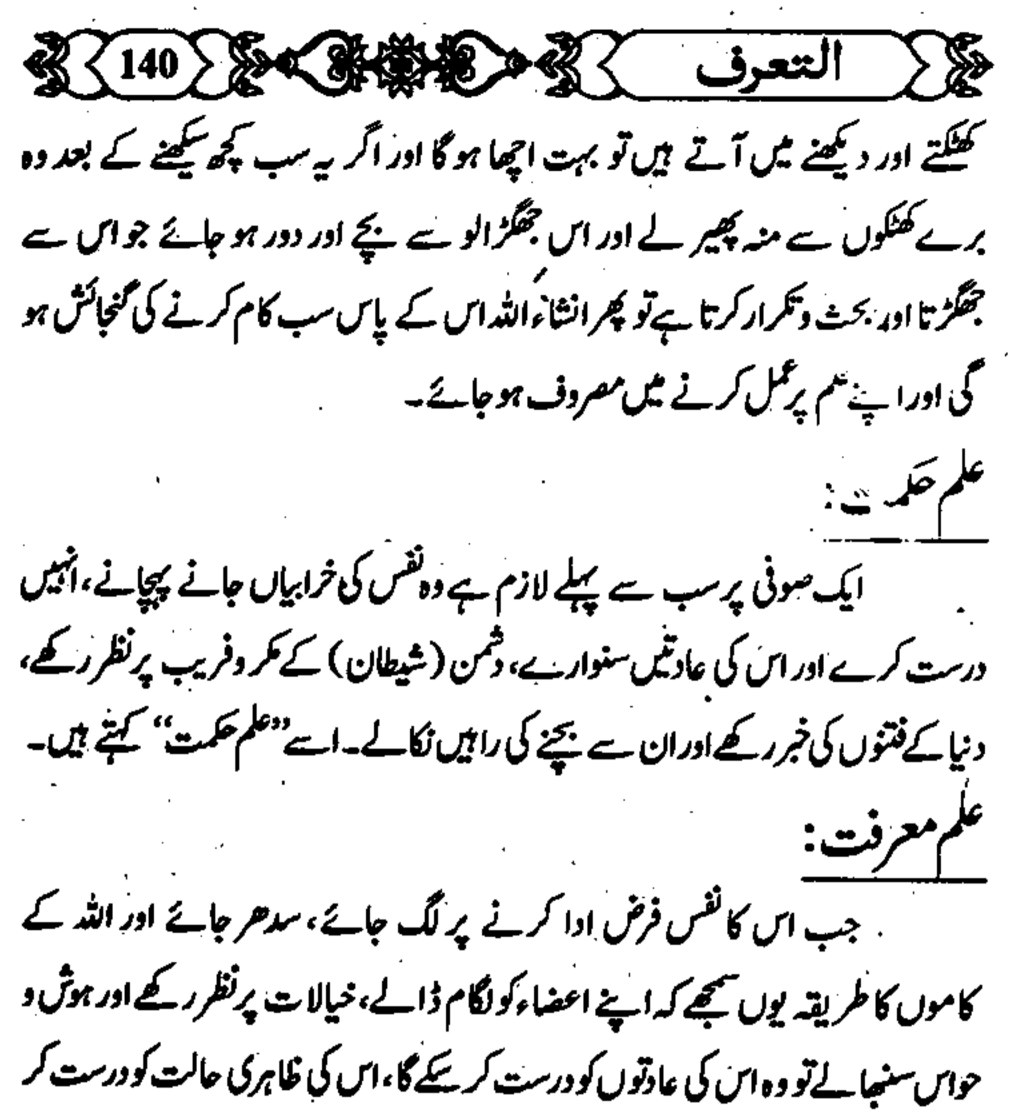
اكتيبوال باب:

صوفیاء کے وہ علوم جنہیں وہ

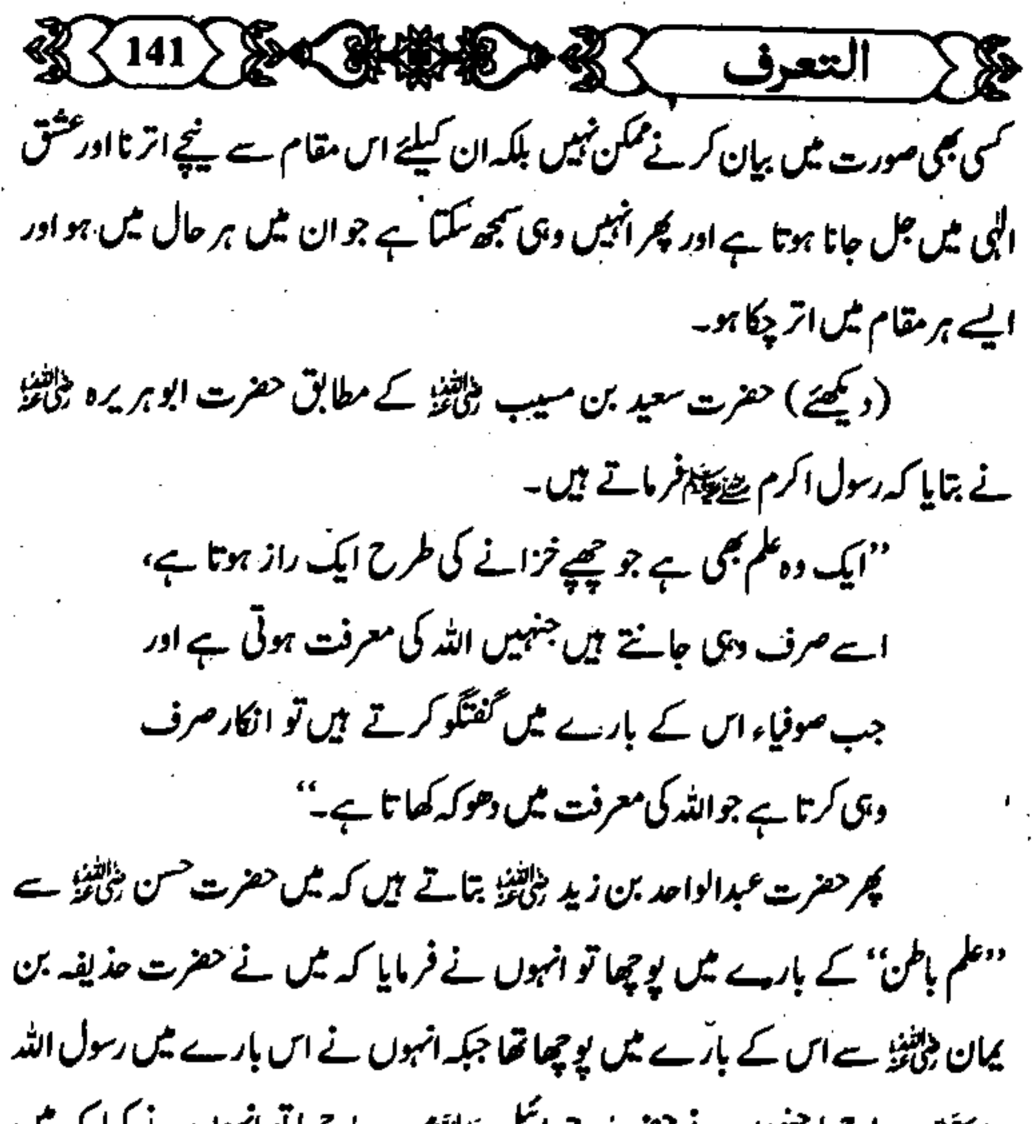
علوم حال کہتے ہیں

میں اللہ کی توقیق سے کہنا ہوں، یا در ہے کہ صوفیاء کے علوم ان میں پیدا والے احوال کے علوم ہیں اور بیدا حوال عمل کرنے پر پیدا ہوتے ہیں اور میڈی اعمال والے لوگوں ہن میں پائے جاتے ہیں اور اپنے عملوں کو صحیح کرنے کا پہلاطریقہ سے کہ اس کے علوم کو پہچانے اور ان کے لئے شرعی حکموں یعنی فقہ کے اصول کو جانتا ضروری ہے، پھر فقہ ک شاخیں یعنی نماز، روزہ اور سارے فرضوں بلکہ معاملات یعنی نکاح، طلاق ، خرید و فروخت

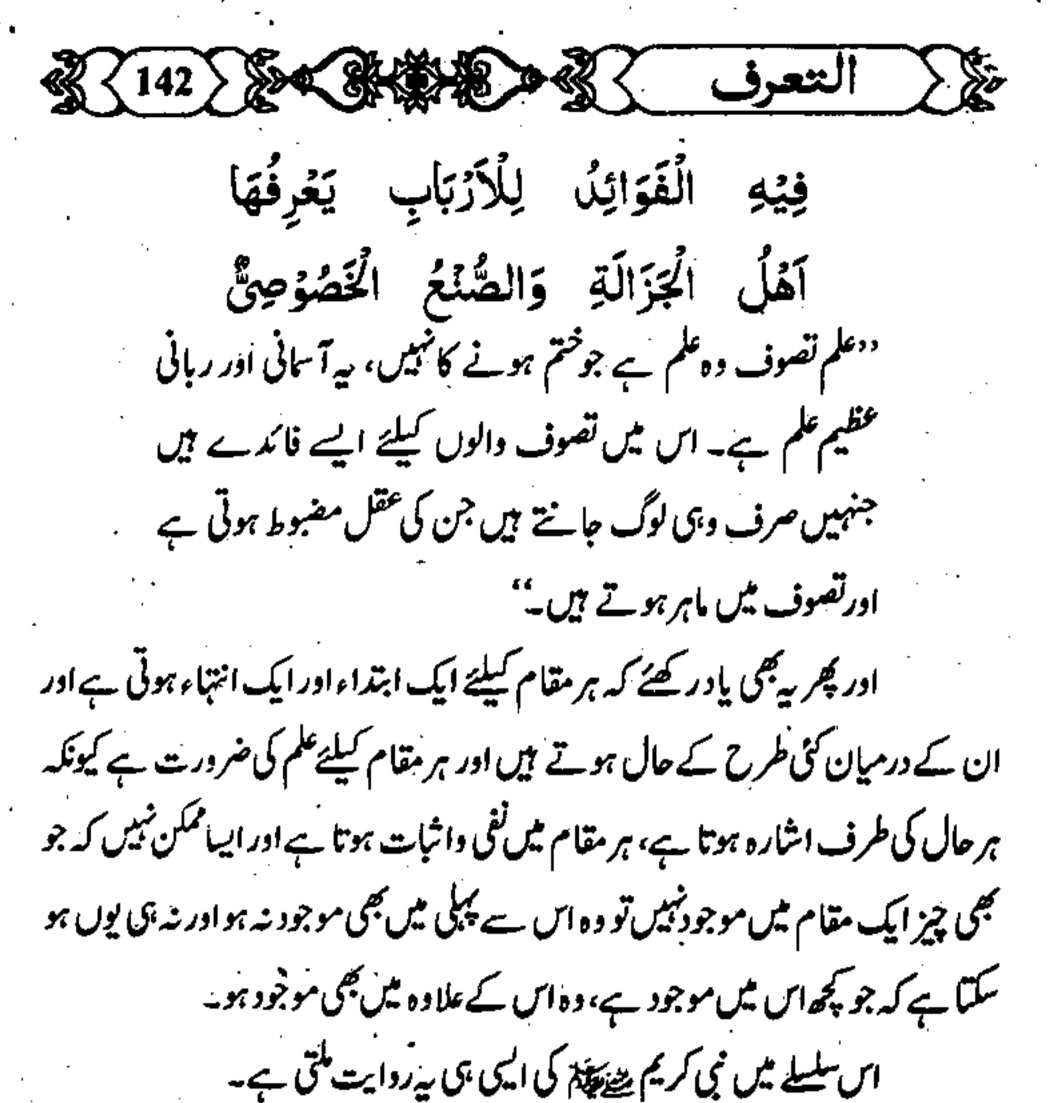
ادران سارے کاموں کا کرتاعلم ہوتا چاہئے جواللہ نے لازم کرتے ہوئے تھم دینے اور وہ ایسے ہیں کہان کے بغیر گزارہ نہیں کیونکہ ان کا تعلق انسان کی زندگی گزارنے سے ہے اور بدائيس علم بي كدجن كاليحا اوران يرعمل كرما ضرورى ب-اس سلسلے میں سب سے پہلی چیز جومونی بندے کے لئے کرنا منر دری ہے، یہ ہے کہ وہ یوری محنت سے علم حاصل کرے اور جہاں تک ممکن ہو، اس کی طبیعت برداشت کرتی ہو اور بھنے کی طاقت رکمتا ہو، یوری طرح سے سیکھے کیکن اس سے پہلے توحید اور معرفت کاعلم پختہ کر لےجس کیلئے قرآن وحدیث اور صالحین کے اپنے اکٹے کو سامنے رکھے کہ جس سے اسے اہل سنت و جماعت کے صحیح طریقے پر چلنے کا یقین ہو جائے اور اگر اس سلسلے میں اسے مخباکش طے اور وہ ان شہوں کو دور کر سکے جو دل میں



سکے کا بنس کی خواہ شوں سے الگ ہو سکے گا، وہ دنیا ہے ہٹ جائے گا ادر اس سے منہ موڑ لے کا اور پھر دل کے کھنکوں پر نظر رکھ کر دل میں آنے والی چیزیں پاک کر سکے گا، بيعكم معرفت ب-اس کے بعد علوم خواطر، علوم مشاہدات اور علوم مکاشفات آتے ہیں اور یکی وہ علوم ہیں جن کا تعلق ''علم اشارہ'' سے ہے جو صرف صوفیاء کے پاس ہوتا ہے اور بیہ ہارے بتائے ہوئے سارے علوم کو حاصل کرنے کے بعد ملتا ہے۔ عكم اشاره اور وجدتسميه: انہیں علم اشارہ کہنے کی وجہ بیا ہے کہ دلوں کے مشاہدے اور اندرونی ملاطع



ينظر المن المع المناج المجار في المعارث المائيل علي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي الم نے علم باطن کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے یو چھا تو اس نے فرمایا کہ "بد میرا ایک راز ب جسے میں اپنے کی خاص بندے کے دل میں ڈالتا ہوں اور میری مخلوق میں سے کوئی بھی شخص اس سے داقف بين ي-" حضرت الوالحن بن الوذر ولأنفر المي كتاب "منهاج الدين" من بتات بن کہ انہیں حضرت شبلی دلائٹڑ نے اس بارے میں بیشعرستائے۔ عِلْمُ التَّصَوُّفِ عِلْمٌ لَا نَفَادَ لَهُ ستقاوى ربۇپى سَنِيْ عِلْمُ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

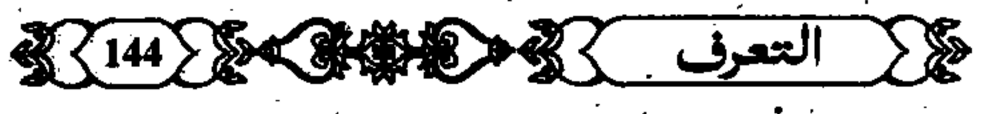


<sup>، و</sup>جس میں امانت کمیں ، وہ ایما ندار کمیں ہوتا۔'

مَا أَظْهُرُهُ وَنَظْهَرُهُ حَقّ لِلْقُلُوْبِ نَشْعُرُهُ بَادِئَ وَعَنْهُ أخبرنا عتيى يُخبرن أَكْسُوْهُ مِنْ رَوْنَقِهِ مَا يَسْتُرُهُ عَنْ جَاهِلٍ لَا يَسْتَطِيْعُ يَنْشُرُهُ يُفْسِلُ مَعْنَاكُ إِذَا مَا يَعْبُرُهُ



فَلَا يُطَبِّقُ اللَّفُظَ بَلْ لَا يَعْشُرُهُ ثُمَرَ يُوَانِي عَيْرَهُ فَيُخْبِرُهُ فَيُظْهِرُ الْجَهْلَ وَتَبْلُو زُمَرُهُ وَيَنُرُسُ الْعِلْمُ وَيَعْفُوا أَثَرُكُ اس میں آپ نے ایمان امانت کی تفی کی ہے، ایمان عقیدہ کی نہیں اور جن سے بات کی منگ ہے، وہ اسے جانتے ہیں کیونکہ وہ مقام امانت پر پہنچ کچے تھے یا اس سے گزر کر آگے جا کے تھے اور رسول اکرم مطرح بنا نہیں دیکھتے ہوئے انہیں بیہ مقام بتا دیا تھا لیکن ایہ مخص جو سنے دالوں کے حالوں پر نظر نہ رکھتا ہو اور مقام ہے کررچکا ہو، اس کی نغی بھی کرے اور برقرار بھی رکھے تو ہو سکتا ہے کہ سننے والوں میں کوئی ایسا بھی ہو جو اس مقام تک نہ پہنچا ہو اور بولنے والاجس چیز کی تغی کر چکا ہو، اسے سننے والے کے مقام ہیں ثابت کرے تو سننے دالے کے ذہن میں فوراً یہ بات آ جائے می کہ اس نے ایس چیز کی تفی کر دی ہے جسے علم ثابت کر رہا ہے چنانچہ وہ اس کے کہنے دالے کو غلط قرار دے کا یا یہ کہے گا کہ اس نے تی بات کھڑ لی ہے اور ہوسکتا ہے کہ وہ اسے گافر بنا دے۔' تصوف کے خاص الفاظ اور ان کی وجہ: اور جب ایا ہے تو ان صوفی لوگوں نے اپنے علموں میں خاص معنوں کیلئے ابن الغاظ بنا لئے ہیں جنہیں وہ آپس میں جانتے ہیں اور انہیں بولتے وقت رمز ہے کام کیتے ہی جنہیں تصوف والاتو جاما ہے لیکن اس سنے دانے سے پوشیدہ ہوتے ہی



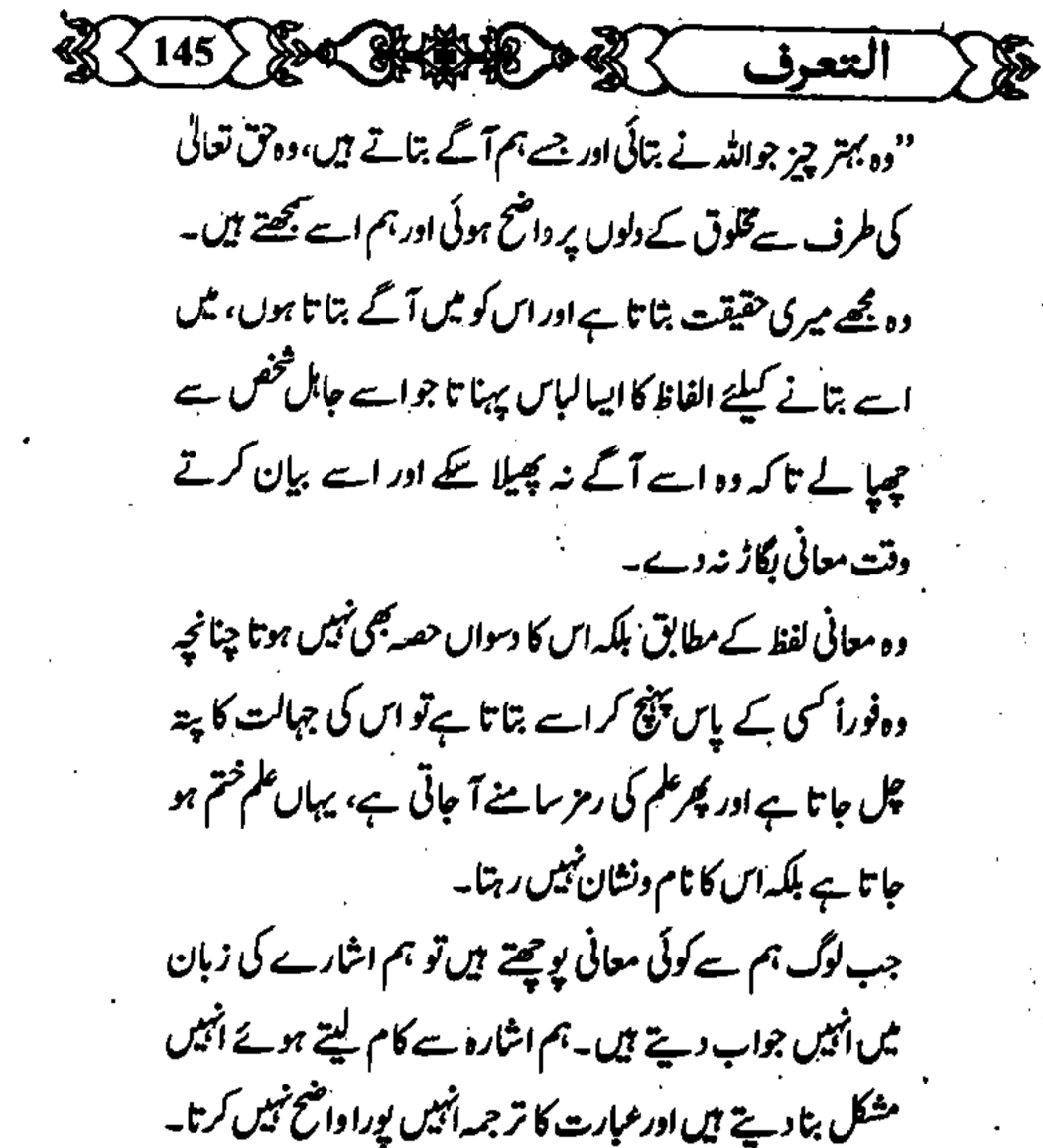
جواس مقام میں نہیں آیا تو ایک صورت میں یا تو وہ بولنے والے کے بارے میں اچھا کمان رکھتا ہوگا چنانچہ اسے قبول کر لے گا اور شرمندہ ہو کر کچ گا کہ خود میں اسے بحو نہیں سکا، یا پھر اس کے بارے میں بدگمان ہو گا اور اسے بیوقوف بتانے کے ساتھ ساتھ ب مقصد بات چیت والا بنائے گا چنانچہ ایسے موقع پر ایک بچی بات کو رد کرنے اور اس کا انکار کرنے کی بجائے ای لئے بچی طریقہ بہتر ہوگا۔

علم کلام (عقیدہ) کے ماہر کسی عالم نے حضرت ابوالعباس بن عطاء رفائش سے کہا اے صوفیو اجمہیں کیا ہو گیا کہ تم نے ایسے الفاظ نکال لئے ہیں جو سننے والوں کو بعول کہا اے صوفیو اجمہیں کیا ہو گیا کہ تم نے ایسے الفاظ نکال لئے ہیں جو سننے والوں کو بعول کہلاوں میں ڈال دیتے ہیں اور یوں تم عام زبان سے مث گئے ہو؟ کیا تم ایسے الفاظ کے معنی چھیانا چاہتے ہو یا پھر اپنے مذہب کی خامیوں پر پردہ ڈالنا چاہتے ہو؟

اس پر حضرت ابوالعیاس دلی نظر نے قرمایا ہم نے ایسا صرف اس لئے کیا ہے کہ ہمیں اس علم کی عزت ہے چٹانچہ ہم اس پر غیرت کھاتے ہیں تا کہ ہمارے علادہ اے کوئی دوسرا حاصل نہ کر سکے اور پھرفور آیہ شعر پڑھاد ہے۔۔

إِذَا أَهُلُ الْعِبَارَةِ سَاءً لَوْنَا

بأغلام الاشارة بغا فتخعكما عَنْهُ تَرْجَمَةُ الْعِبَارَة وَتَشْهَدُنَا ١ وَنَشْقَلُهَا في كُلّ جَارِحَةٍ إِثَارَة لَهُ ` تَرَى الْأَقْوَالَ فِي الْأَخْوَالِ أَسْرَى كَأَسَر الْعَارِفِيْدَا ذَوى الْخَسَارَة



ہم اسے دیکھتے ہیں اور سپارت کا سر جمہ میں پور اواس میں سرال ہم اسے دیکھتے ہیں اور وہ ہمیں خوشی دکھا تا ہے جس کی وجہ سے ہر عضو میں اس کا اثر باقی رہتا ہے چنانچہ تم اقوال کو احوال میں یوں تیر دیکھو کے جیسے کھانے والے عارف قید میں ہوتے ہیں۔'

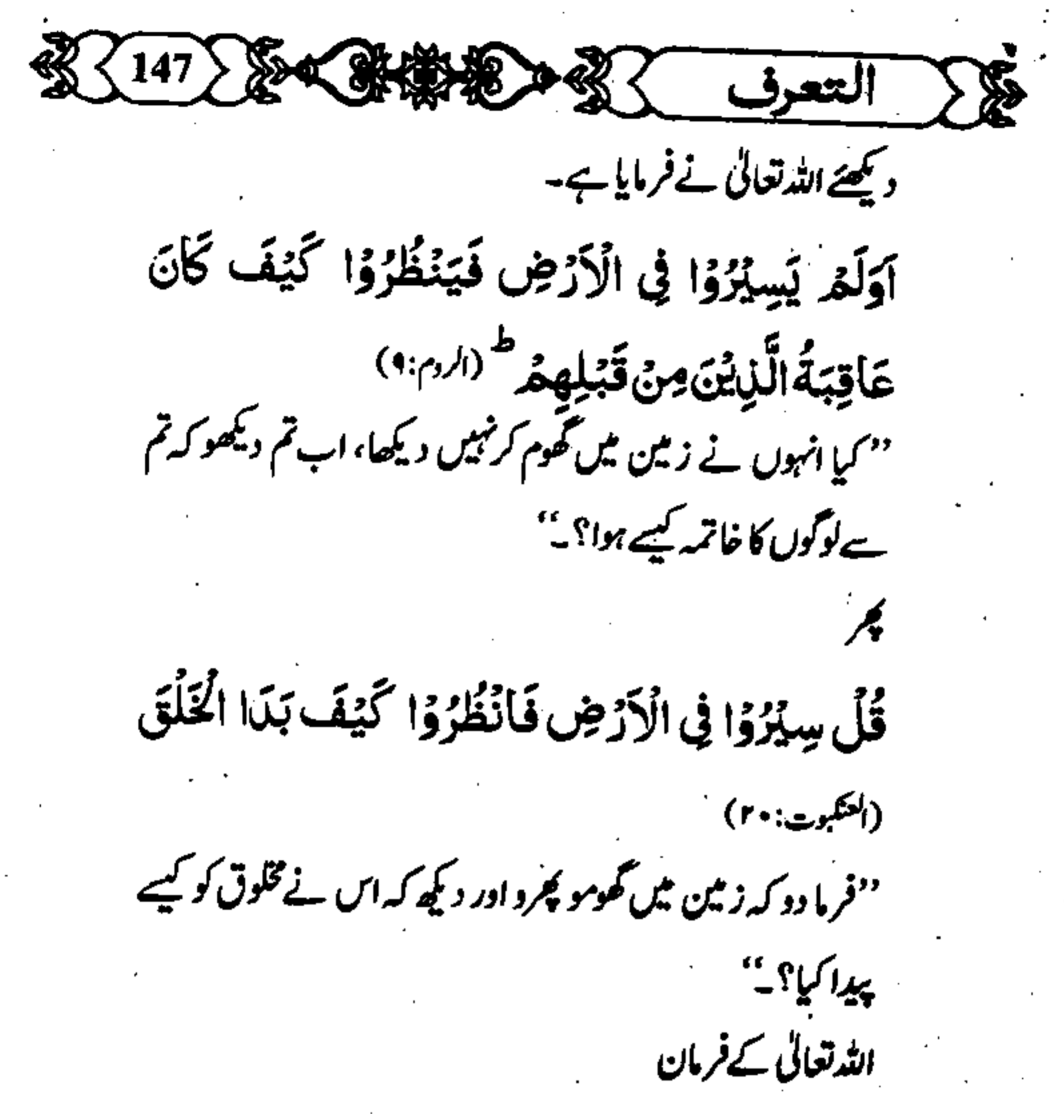
\*\*\*\*

التعرف كي التعرف بتيسوال باب:

صوفياء کے ہاں تصوف کیا چیز ہے؟

حضرت ابو الحن محمد بن احمد فاری و لی تنابع بی که تصوف ک دی حص ہوتے ہیں جن میں پہلا خالص توحید، پھر سماع کو محصا، پھر اچھی زندگی گزارنا، پھر ایار الآثار، پھر مرضی چھوڑنا، سرعت وجد، دلوں کے جمید کھولنا، سلسل سفر، کاروبار چھوڑ دینا اور مال وغیرہ جمع کرنے کو حرام محصا۔ تجرید توحید (خالص توحید) ہی ہے کہ اللہ کو ایک مانے وقت اسے کی جیسا نہ بنائے اور نہ ہی اپنے آپ کو بے اختیار جانے۔ فہم اسماع (سماع کو محصا) ہی ہے کہ اسے اپنے حال کے ذریعے سے، صرف

علم کے ذریعے نہ ہے۔ ایٹار الآثار، کسی بھی ضرورت میں دوسرے کو بوری طرح اپنے سے پہلے جانے تا کہ دوسرے کو اس کا تواب طے۔ سرعت الوجد بیر ہے کہ کسی چیز کے وجد کو بھڑکاتے وقت اندر سے فارغ نہ ہو ادر نه ہی بھرا ہوا ہو کہ اللہ کی ڈانٹ سنے سے رک جائے۔ كشف عن الخواطرية ب كداية باطن يركظني دالے جرمعاط پرغوركرے چنانچەت كواپنالے اور جواس كىليے، اسے چھوڑ دے۔ مسلسل سنزوبیداس التے ہوتا ہے کہ صوفی دنیا کے ہر کوئے میں عبرت والے مقامات د کم کیس۔ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



قُلُسِيْرُوافِي الْأَرْضِ کے بارے میں یو چھا کیا تو کسی صوفی نے کہا کہ بد سیر معرفت کی روشن سے ہو، یے مجمع کی تاریکی سے نہ ہو، ہرسب ختم کرنے اورنفس کو مشقت میں ڈالنے کیلئے ہو اور کاروبار چیوڑنے کا مطلب بغس کوتوکل پر لگاتا ہے۔ ذخیرہ کو حرام بنانا مال کے دوران ہوتا، شریعت کے علم میں حرام نہیں جیسے نبی کریم مضطح کم نے ایک دینار چھوڑ کر فوت ہونے دالے صفہ دالے سے فرمایا تھا کہ "بدداغ دینے کی شے بے گا۔" \*\*\*\*



تينتيسوال باب:

دلوں کے کھٹلے کی وضاحت

دل میں کھنلے کے اقسام: ایک شیخ نے فرمایا تھا کہ کھٹکا چارفتم کا ہوتا ہے، ایک اللہ کی طرف سے، فرشتے کی طرف سے بنس کی طرف سے اور دشمن کی طرف سے۔ اللدى طرف سے كظ موتو ي خبر دار كرنا موتا ہے۔ О فرشتے کی طرف سے ہوتو عبادت پر ابھارنے کیلئے ہوتا ہے۔ Ο نفس کی طرف سے ہوتو دہ پچھ جاہ رہا ہوتا ہے۔ О دشمن کی طرف سے ہوتو گنا ہوں کو سجانے کے لئے ہوتا ہے۔ О چنانچ توحید کے ذریع ( کھنے کو) اللہ سے تول کرتا ہے معرفت کے نور کے ذریعے فرشتے سے تبول کرتا ہے، ایمان کے نور سے نفس کورد کتا ہے اور اسلام کنور سے دسمن شیطان کو بھگاتا ہے۔

\*\*\*\*

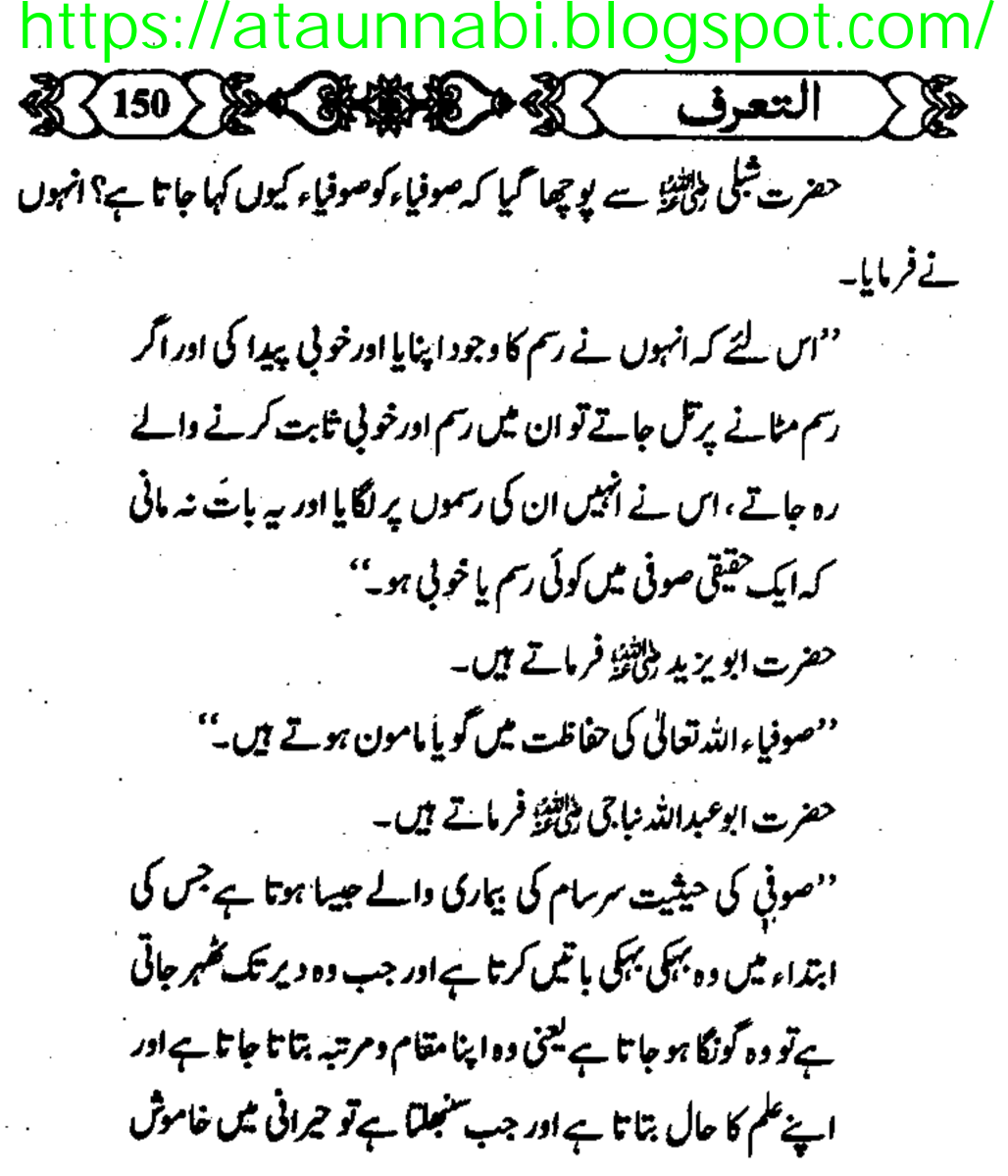


د **تصوف 'اور اللہ کے حقوق کی ادائیگ** 

حضرت جنيد دلانفز فرمات بي كه " تصوف" وقت" کی حفاظت کرنے کو کہتے ہیں۔" پھر فرمایا۔ · · تصوف بیہ ہے انسان این حد سے آئے نہ دیکھے، اپنے رب کے

سواسی اور کی مرضی پر نہ چلے اور اپنے وقت کے علادہ کسی اور کا وقت نہ اپنائے۔' حضرت ابن عطاء رکائٹڈ فرماتے ہیں۔

" تصوف بر ہے کہ اللہ کے <sup>ج</sup>ن یورا کرے۔" حضرت ابوليتقوب سوى النفيظ فرمات بي -"مونی و محض موتا ہے کہ چیز چین جانے پر زیریتان نہ ہوادر کی ہے کی خواہش اسے تھ کا نہ دے۔' حضرت جدیم دانش سے چھا کیا کہ تصوف کے کہتے ہی؟ آپ نے فرمایا "باطن كا الله ي ساتمول جانا ادر بيداس وقت موسكا ب جب روح کی طاقت اور اللہ کے ساتھ ملنے پرنٹس کو اسباب کی طرف - ب بناليا جات-**Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



ہوجاتا ہے۔' حضرت فارس دلالفنز فرمات بي-" جب کوئی صوفی دسوسوی کے <del>کمنکوں میں نغبوں س</del>ے گناہ کرانے والی چیزوں پر ظاہر ہو جاتا ہے تو پھر اسے ایک کو دوسرے سے سلے لانے کا موقع مل جاتا ہے جس کی وجہ سے بیہ بات ہر طرف بجیل جاتی ہے۔ رہا وس تو بید دهیل کے مادوں کیلئے رکاوٹ بن جاتا ہے جس کی بناء پر ہرا یک کوئے کی طرف لوٹا جاتا ہے۔'' حضرت نوری پاہند سے تعسوف کے بارے میں یو چھا تمیا تو انہوں نے فرمایا



" بیہ اپنا مقام بتاتے رہنا (عربی لفظ نشر مقام) اور اپنے حال میں مکن رہنا ہوتا ہے۔ (عربی لفظ اتصال بقوام)'' ان سے پوچھا تکیا کہ ان کے اخلاق کیے ہوتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا کہ وہ دوسروں کو خوش رکھتے ہیں اور انہیں پریشان کرنے سے ہٹ چکے ہوتے ہیں کیونکہ اللہ . فرماتا ہے۔ حُذِ الْعَفُوَ وَأَمُرُ بِالْعُرُفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَهِلِيُنَ 0 (الاعراف: ١٩٩) "معاف فرمایا کرو، بھلائی کرتے کا تھم کرد ادر جاہلوں سے منہ چیرے رہو'' نشر مقام (اپنا مقام بتاتے رہتا) ہیہ وتا ہے کہ جب پچھ بتانا ہوتوعلم کی زبان می*ں صرف* اپناحال بتائے دوسرے کا نہ بتائے۔

اتصال بقوام (اپنے حال میں کمن رہنا) کامغہوم سے سے کہاسے اس کا حال

دوسروں کی بجائے ای کے حال کی طرف لے جائے۔ حضرت نوری نے بیشعریمی پڑھے۔ آرُ عَجْمَتِنِي عَنْ نُعُوْتِ الْحَالِ بِأَلْحَالِ وَكَيْفَ يُنْعَتُ مَنْ لَا قَالَ بِٱلْقَالِ مَا كُلُّ مَنْ يَتَعَىٰ حَالًا تُصَبِّعُهُ حَتّى يُتَرْجَمَ عَنْهُ صَاحِبُ الْحَالِ "تم نے حال کے ذریعے حال کی علامتوں ہے جمعے پریشان <sup>ک</sup>ر



#### \*\*\*\*





پينتيروال باب:

<sup>دو</sup> توبہ کے بارے ان کے فرمان

حضرت جنیر بن محمد دلی ان سے توبہ کے بارے میں پوچھا گیا کہ بد کیا ہوتی ہے؟ انہوں نے فرمایا: تمہارا گناہوں کو بھلا دینا۔ حضرت سہل دیکھنڈ سے توبہ کے بارے میں پر چھا تکیا تو انہوں نے کہا: وہ سے ہے کہتم اپنے گناہ کونہ بھلاؤ۔ حضرت جنید دانشز کے فرمان کا مطلب ہی ہے کہتم اس کام کی مشاس کو دل ے یوں نکال دو کہ تمہارے باطن میں اس کا کوئی اثر نہ رہے اور تم اس محض کی طرح ہوجاؤجوانے بالکل تہیں جانتا۔' خضرت رویم طالفنز فرمات بی توبه کامعانی به ب کهتم توبه سے توبہ کرلو۔ حضرت رابعہ ذائبجا کے اس فرمان کا معانی بھی یہی ہے میں أَسْتَغْفِرُ اللهَ کہتے وقت اپنے اس تول میں سچائی کی کمی کی بناء پر اللہ تعالی سے استغفار كرتي ہوں۔ حضرت حسین نعاز لی دانگن سے توبہ کے بارے میں یو چما کیا تو انہوں نے ويحض واسل سے كماتم توبة الانابة كربارے من يوجدر ب يو ياتوبة الاستجابة کے بارے میں؟ اس پرسوال کرنے والے نے کہا کہ توبة الانابة کیا ہوتی ہے؟ فرمایا



\*\*\*\*



<u> چھتیواں باب:</u>

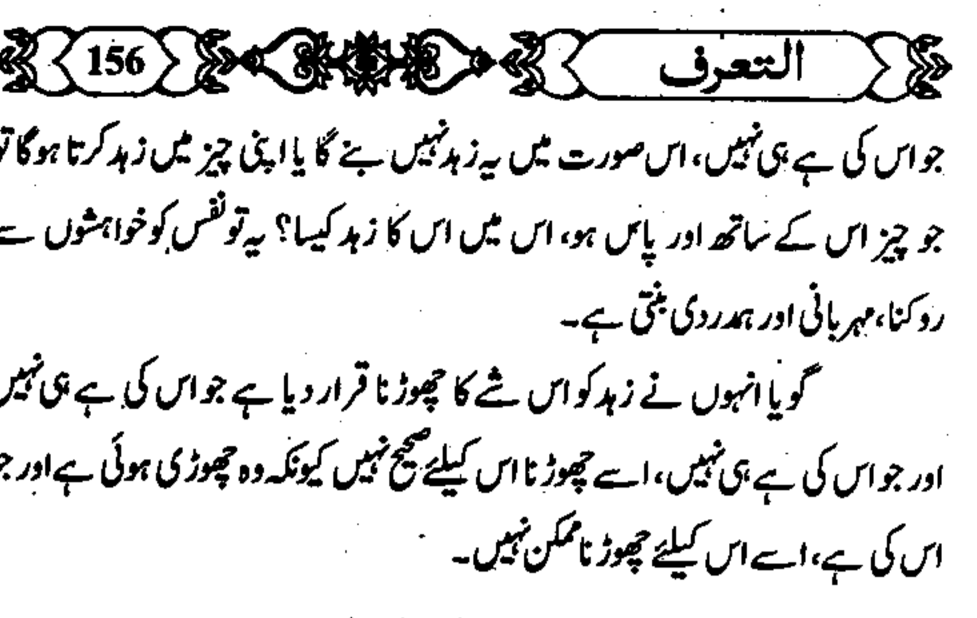
# «زید" کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت جنید دلائی فرماتے ہیں کہ زہر، ہاتھوں کا ان چیزوں سے خالی ہونا جن کا مالک بن سکتا ہے اور دلوں کا کسی کی جاسوی سے۔

حضرت علی بن ابوطالب رطانی سے زہد کے بارے میں پوچھا گیا تھا کہ وہ کیا ہوتا ہے؟ تو آپ رطانی نے فرمایا کہتم دنیا کا مال کھانے والے اس مومن یا کافر کی پرواہ نہ کرویہ

حضرت یکی ڈائٹنز نے فرمایا ہاتھ میں آسکے والی چیز کو چھوڑ نا زہد ہے۔ حضرت مسروق ڈائٹنز نے فرمایا زاہد وہ ہے کہ جس کے پاس (اپنے معاملات کیلیے) اللہ کے علاوہ کوئی چیز سبب نہ بن سکتی ہو۔

' حضرت شلی کالٹؤ سے زاہد کے بارے میں یو چھا <sup>ع</sup>مار تو انہوں نے قرمایا بہت افسوس کی بات ہے (اس کے پاس) مجمر کے پر سے کمتر کون می مقدار ہو سکتی کہ جس میں دوزہر سے کام لے؟ (ای بارے میں) حغرت ابوبکر واسطی دلائٹڑ فرماتے ہیں کہتم طہارت خانہ جیسی چیز چوڑنے پر کب تک ابھرتے پھرد کے ادراللہ کے ہاں چھر کے بر کے برابر وزنى نه الدين دالى چيز ے منه بحير كركب تك الجرو كے۔ ج**ھرت ٹیلی ڈائٹز سے زہر کے بارے میں یو چھا کیا تو انہوں نے فرمایا ک**ر ورحقي وبرس سے ہوتا ہی تیں کونکہ ایسا زاہدخص یا تو ایس چیز میں زہد کرتا ہوگا **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



\*\*\*\*





سينتيسوال باب:

• 'صبر' کے بارے میں ان کے فرمان

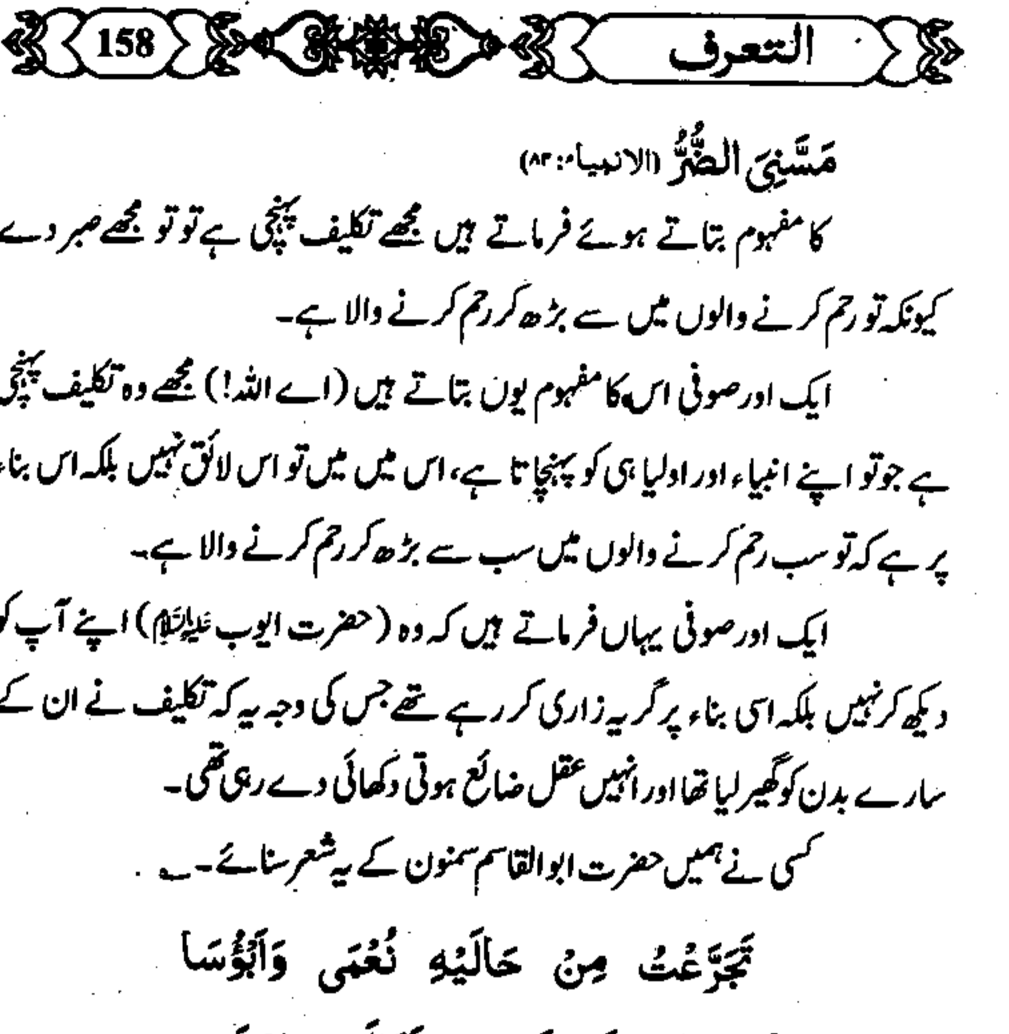
حضرت سہل طائقیٰ فرماتے ہیں کہ صبر، اللہ کی طرف سے تنجائش پیدا ہونے کے انتظار کا نام ہے۔

وہی فرماتے ہیں سیر بہترین اور اعلیٰ خدمت ہے۔

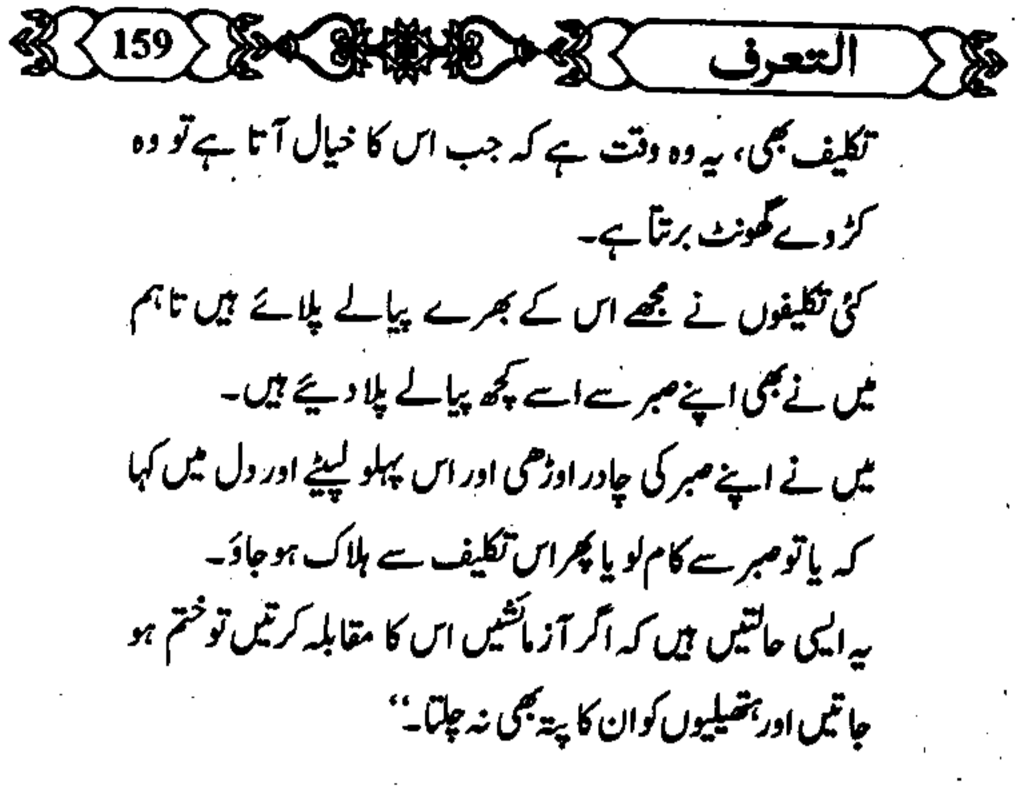
ایک اورصوفی نے فرمایا صبر بیہ ہے کہتم صبر کے بارے میں صبر سے کام لو۔ یہ بریہ وفی یہ سر تربیہ جدمن رکٹ یہ رک

اس کا معانی یوں ہے کہتم اس میں تنجائش کو جعانکو۔ کسی صوفی نے کہا ہے اس نے صبر کا مقابلہ کیا جس کی وجہ سے صبر نے فریاد کی چنانچ صبر کرنے والے نے آواز دی کہ اے صبر اصبر سے کام لو۔

حضرت سہل طافن نے فرمان خدادندی وَاسْتَعِيْنُوْا بِالصَّبْرِ وَالصَّلْوةِ (ابتر ٥٠٠) "مبر اور تماز کے ساتھ مدد یا دَ۔' کے متعلق فرمایا کہ اللہ سے مدد لوادر اللہ کے علم پر صبر کروادر اللہ کے ادب پر حضرت سمل المنتظ في فرمايا: صبر با كميزه ب جس سے چيزي باك كى جاتى حضرت ابوعمرو ومشقى طائنة اللد تعالى كفرمان



زَمَانٌ إِذَا أَمْضَى غَزَالَيْهِ إِحْتَسَى فَكُمُ غَمْرَةٍ قُلْ جَرَّعَتْنِي كُوُوْسَهَا فَجَرَّعْتُهَا مِنْ بَخُرٍ صَدْرِقْ آكُوْسَا تَدَرَّعْتُ صَبَرِي وَالْتَحَفَّتُ صُرُوْفَهُ وَقُلْتُ لَنَفْسِنُ الصَّبْرُ أَوْ فَاهِلَكُ أَسَا خُطُوْبٌ لَوُ أَنَّ الشَّمَّ زَاحَمْنَ خُطُبَهَا لساخت ولم تندك لها الكف لمسا ، "میں نے اس کی دونوں حالتیں دیکھ کر انعام تجی محسوس کیا اور



\*\*\*\*



اژتيسوال باب:

<sup>د</sup> فقز' کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت ابو محمر جریری طلطن فرمات میں فقر بیہ ہے کہتم اس وقت تک معددم (نہ ملنے والی) چیز جب تک اپنے پاس والی چیز کو کم نہ کر بیٹھو۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہتم اس وقت روزی کے پیچھے پڑو جب بیہ اندیشہ ہوجائے کہ کوئی فرض ادانہیں کر سکو گے۔

ابن جلاء دلالنیز فرماتے ہیں فقراسے کہتے ہیں کہتمہارے پائ چھ بھی نہ ہو

اور جب ہوتو وہ نہ رہے۔ بیہ چیز اللہ تعالٰی کے اس فرمان کے مطابق ہے۔

وَيُؤْثِرُوْنَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ

(اکسٹر : ۱) "وہ اپنے آپ کے مقابلے میں دوسروں کو پہلے جانے ہیں خواہ وہ خود ضرورت مند ہوں ۔'' حضرت ابومحمه رويم بن محمه طالفة فرمات بين هرموجود چيز كا معددهم بهوتا اور نهر ملنے دالی ہر چیز کور ہے دینا بی فقر ہوتا ہے۔ حضرت کتانی دایشو فرمات میں جب اللہ کے سامنے محتاج ہونے کا پند چکتا ہے تو اللہ پر مطمئن ہو جانے کا پتہ چل جاتا ہے کیونکہ بید دونوں ایس حالتیں ہیں کہ ان میں سے ایک بھی دوسری کے بغیر یوری ہی نہیں ہوتی۔

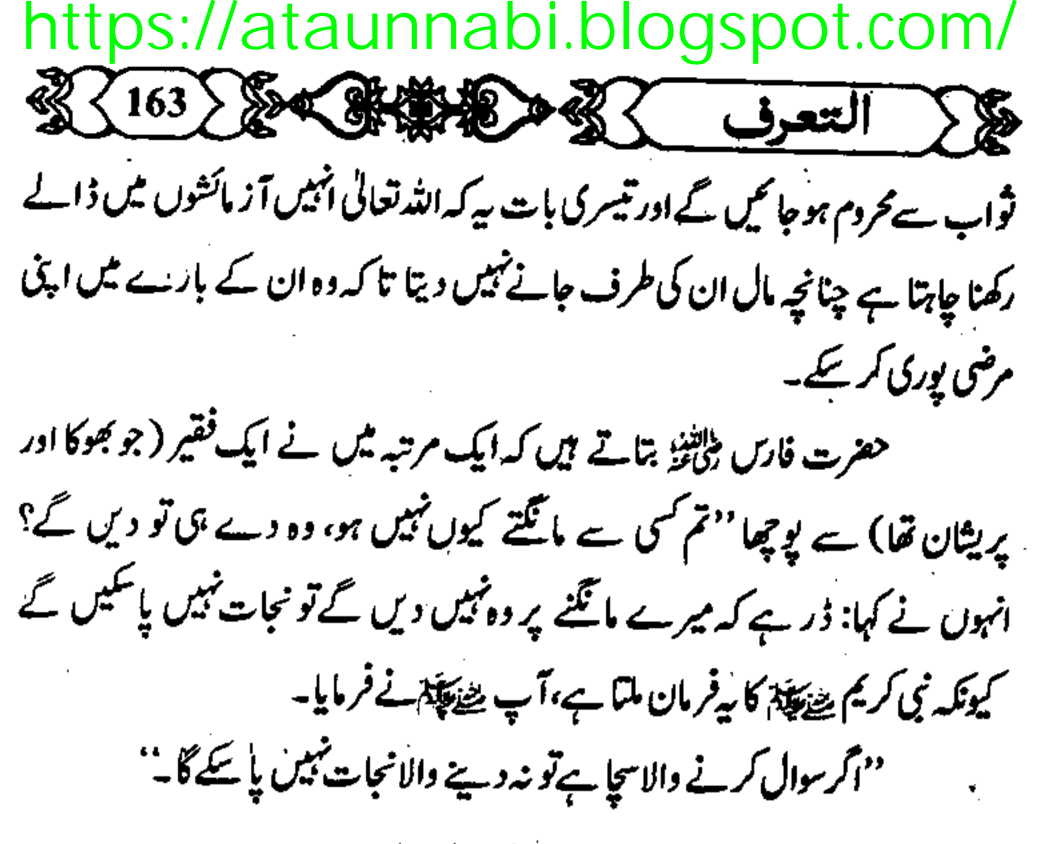


مجھے اس کے علاوہ نہ تو سونا دیا ہے اور نہ چاندی، خیال بیدتھا کہ اسے اپنے کفن میں باند ہے کی دصیت کر جاؤں گاتا کہ اسے اللہ کو داپس کر دوں۔ حضرت ابو القاسم بغدادي دلائنة فرمات بي كد حضرت دوري دلائنة ف بتايا تھا: ہم ایک عید کی رات مجد شونیزی میں حضرت ابو الحسن نوری طائفہ کے ہاں ستھے کہ ای دوران جارے پاس ایک انسان آیا اور حضرت ابوالحس ملائی سے کہنے لگا: اے شیخ ! کل تو عیر ہے، آپ اس کیلئے کیا لہاس پہنیں گے؟ اس پر انہوں نے میر شعر \_\_\_\_\_ قَالُوا غَمَا الْعِيْلُ مَا ذَا أَنْتَ لَا بِسُهُ فَقُلُتُ خِلْعَةً سَاقٍ عَبْدَه جُرَعَا **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

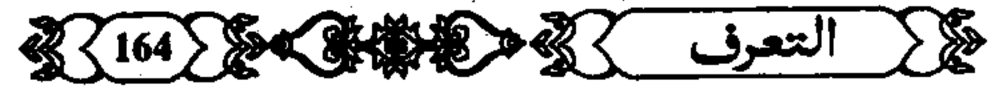
التعرف كالأه مج الشكام التعرف

فَقُرٌّ وَ صَبْرٌ هُمَا ثَوْبَايَ تَخْتَبُهَا قَلُبٌ يَرَى رَبَّهُ الْأَعْيَادَ وَالْجُبَعَا أَخْرَى الْمَلَابِسِ أَنْ تَلْتَى الْحَبِيْتِ بِهَا يَوْمَ التَّزَاوُرِ فِي التَّوْبِ الَّذِي خَلَعَا التَّهُرُ لِيُ مَأْتَمٌ إِنْ غِبْتَ يَا أَمَلِي وَالْعِيْلُ مَا دُمْتَ لِيَ مَرْآَيٍ وَمُسْتَبَعَا "لوگوں نے کہا ہے کہ کل عید ہے تو اس میں تم کیا پہنو گے؟ میں نے کہا کہ اس شخص جیسی جوابینے غلام کومنہ بھر پلاتا ہے۔ فقیری ادرصبر دونوں میرے دہ کپڑے ہیں کہ جن کے پنچے میرا وہ دل ہے جوانینے رب بنی کوعیدیں اور جمعہ تجھتا ہے۔ سب سے مناسب لباس ہیہ ہے کہ حبیب سے باہمی ملاقات کے وقت تم اس کا دیا ہوالباس پہنو۔

اے میری امید! تیرے ٹوٹ جانے پر یہ زمانہ میرے بلئے افسوس کی جگہ بن جائے گا اور جب تک تو آنکھوں کے سامنے ہوتے ہوئے میری بات سنتما ہوگا تو میری یہی عید ہوگ۔'' ایک بڑے صوفی سے پوچھا گیا کہ یہ مالدارلوگ اینا بچا ہوا مال ان صوفیاء پر کیوں ٹرچ نہیں کرتے؟ اس پر انہوں نے کہا کہ تین وجہ ہے، ایک یہ کہ ان کے قبضے کا مال پا کیزہ نہیں ہوتا جبکہ یہ لوگ اللہ کے خاکص ہوتے ہیں، انہیں دیا جانے والا حلال مال قبول ہوتا ہے جبکہ اللہ تعالی پا کیڑہ ہی قبول فر ما تا ہے، دوس سے یہ کہ ایک رکت اور



#### \*\*\*\*



انتاليسوال باب:

"عاجزی" کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت جنید روان خد سے عاجزی کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا پہلو جھکانے اور ات توڑنے کو کہتے ہیں (یعنی اپنے آپ کو پچھ حیثیت نہ دیتا) حضرت ردیم والفنہ فرماتے ہیں کہ دلوں کے اللہ کے سامنے جھکنے کو کہتے ہیں جوغیوں کو بہت جانے والا ہے۔ حضرت سہل وظائمہ فرماتے ہیں اللہ کی پوری یا اس کا مشاہدہ ہے اور عمل عاجزی یہ ہے کہ اس کی ہاں میں ہاں ملائے رکھے۔ ایک اور صوفی فرماتے ہیں جن تعالیٰ کی طرف سے آنے والی تھی بات کو ای

کی خاطر مان لیتا، عاجزی کہلاتا ہے۔ ایک اور صوفی کا فرمان ہے تھوڑے پر فخر کرنا، ذلت اپنانا اور مسلمان محائیوں کی مشکلیں دور کرنا عاجزی کہلاتا ہے۔

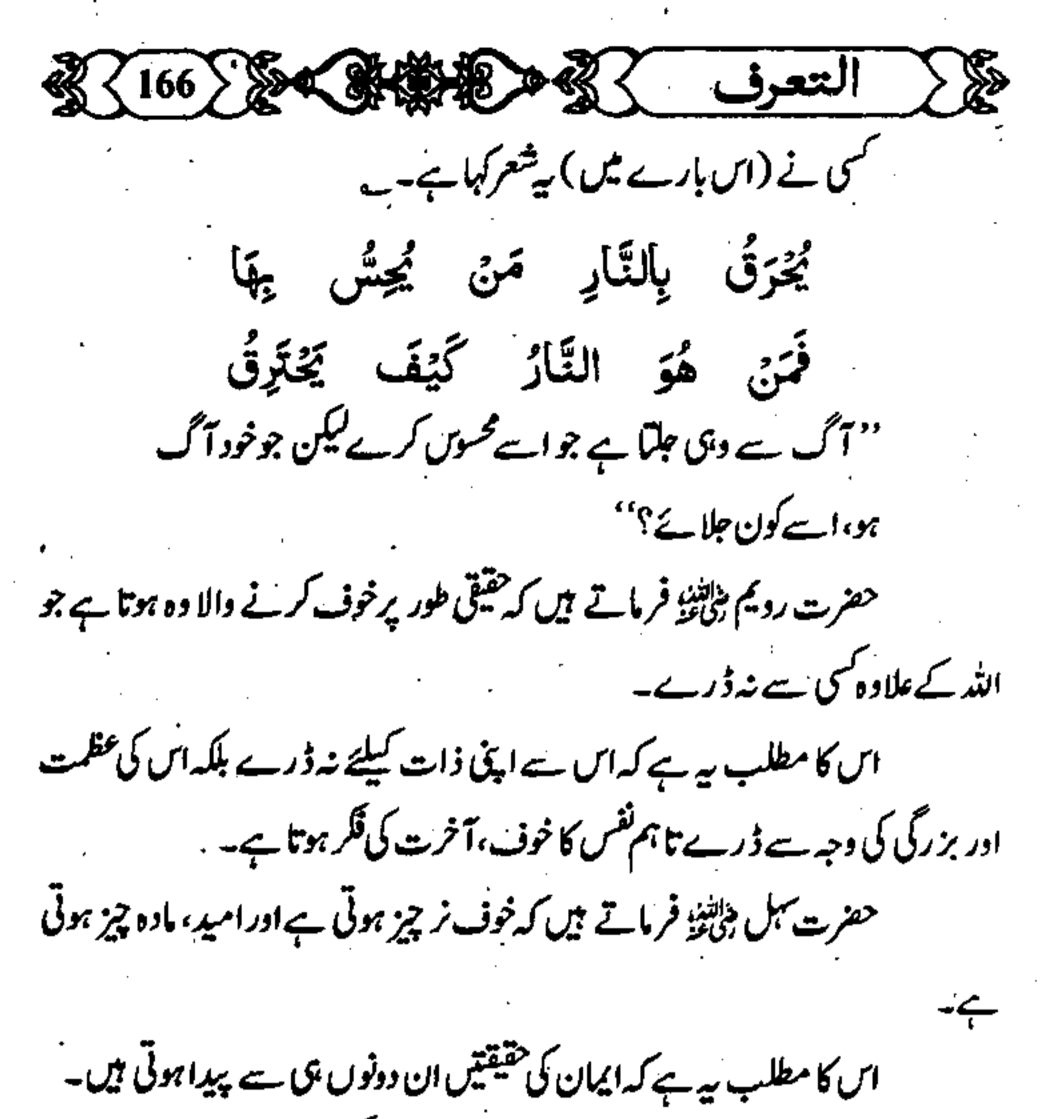
\*\*\*\*



<u>چاليسوال باب:</u>

<sup>در</sup> خوف'' کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت ابو عمرو دمشق دلائین فرماتے ہیں اصلی ڈرنے والا وہ مخص ہوتا ہے جو اپنے دهمن (شيطان) کي بجائے اپنے آپ سے ڈرا کر ہے۔ حضرت احمد بن حمدومیہ رکائٹنڈ فرماتے ہیں اصل خوف کرنے والا دہ ہے کہ پورى كلوق اس سے درتى رہے۔ حضرت ابوعبدالله بن جلاء طائفة فرمات بي اصل خوف كرف والا ووضحض ہوتا ہے کہ محلوق جس سے اس میں رہے۔ حضرت ابن خبق طلطنة فرمات مي حقيقتا خوف كماني والا وو ہوتا ہے جو موقع محل کا خیال رکھے چنانچہ ایک وقت وہ ہوجس میں اس سے مخلوق ڈرتی ہواور ایک ایہا ہو کہ وہ اس سے امن میں رہتی ہو، ہاں جس سے مخلوق ڈرتی ہے، وہ ایسا ہوتا ہے جس پرخوف چھایا رہتا ہے اور وہ مجسم طور پرخوف بنا ہوتا ہے چنانچہ اس سے ہر شے ڈرتی ہے جیسے کہا تکیا ہے کہ "جواللہ سے ڈرتا ہے اس سے ہر شے ڈرتی ہے۔' اورجس ہے ڈروالی چزیں دور ہوتی ہیں، وہ ایہا ہوتا ہے کہ جب الی چزیں اس کے ذکر کرنے میں رکاوٹ بنا چاہیں تو اس میں بگاڑ پیدانہیں کرسکتیں کیونکہ وہ ان ے اس بناء پر الگ تعلک ہوتا ہے کہ وہ اللہ سے ڈرنے والا ہوتا ہے اور جو چیز ول سے الک تعلک ہوتا ہے، چیزیں اس سے الگ تعلگ رہتی ہیں۔



پھر وہ فرماتے ہیں کہ بندہ جب اللہ کے علاوہ کسی اور سے ڈرتا ہے اور اللہ ے امیر لگائے ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کا خوف دور کر دیتا حالانکہ وہ سامنے بھی نہیں ہوتا۔

#### \*\*\*\*





اكتاليسوال باب:

د فتقوی کی کے بارے میں ان کے فرمان

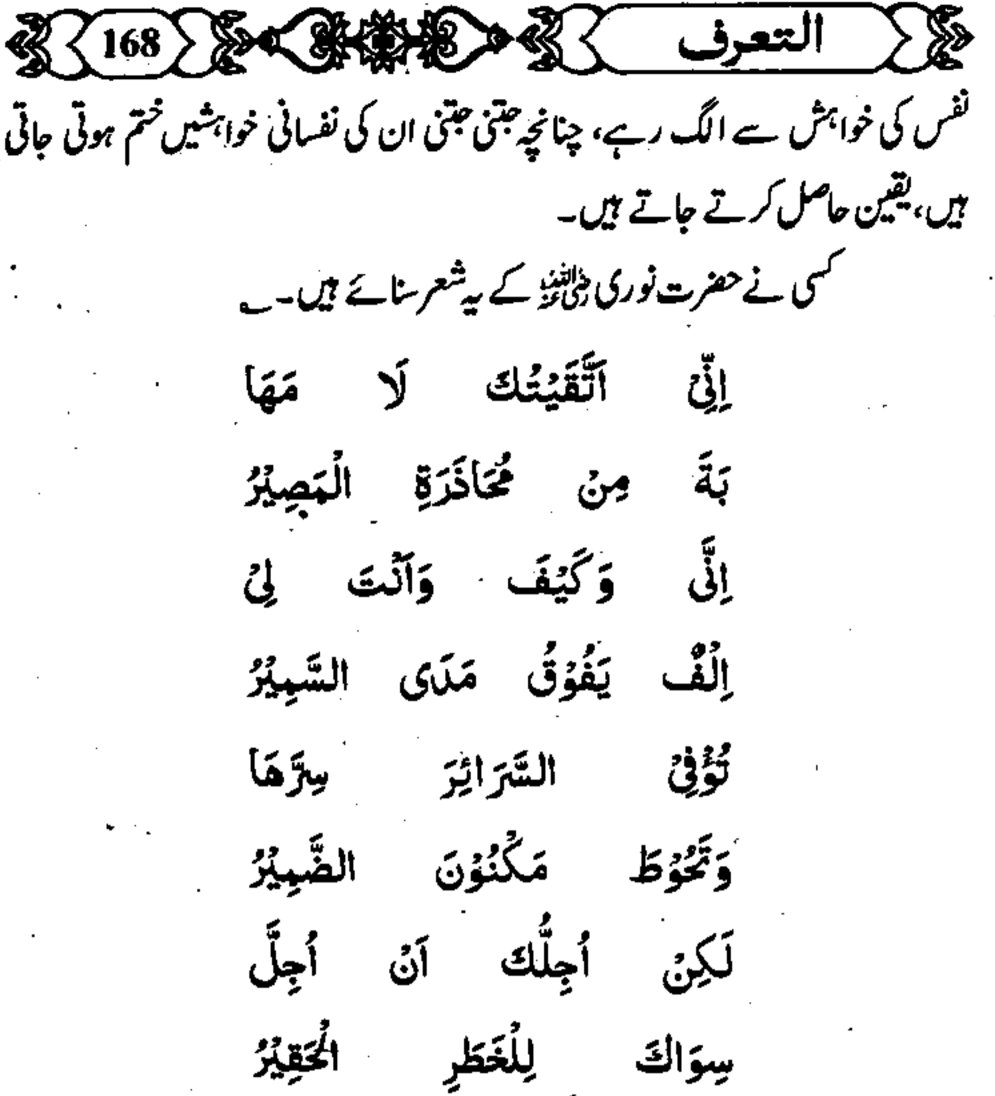
حضرت مہل دیاہنی فرماتے ہیں کہ اللہ کے دیئے احوال پر نک کرنظر رکھے تو یہ تقویٰ ہوگا۔

اس کا مطلب میہ ہے کہ وہ اللہ کے سوا ہر چیز سے ڈرے تا کہ اسے اس کی طرف سے سکون اور مزہ ملے چنانچہ اللہ کے فرمان میں ہے۔

فَاتَّقُوا اللهُ مَا اسْتَطَعْتُمُ (النابن: ١١)

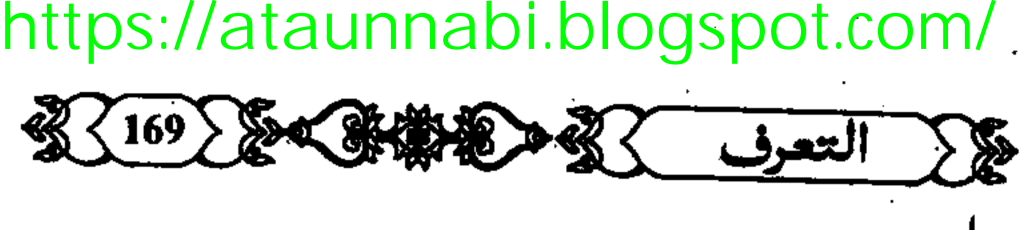
لیعنی پورے طور پر ڈروتا ہم حضرت سہل یہاں فرماتے ہیں کہ جس قدر ممکن ہو اس کے سامنے اپنی فقیری اور مختاجی دکھاؤ۔

حضرت محمد بن سنجان دلالنز فرمات بي كهاللد كسواجر چيز كو جهور دينا، تقوي كبلاتا حضرت سهل طالفي التدتعالى كفرمان وَلَكِنُ يَّنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمُ طَرْبَحُ: ٢٠) "لیکن تمہاری طرف سے اس تک تقویٰ پہنچتا ہے۔' کے بارے میں فرماتے ہیں کہ یہ ہر چیز ہے الگ ہوتا ہے جسے خلوص کہتے ایک اور صوفی کہتے ہیں اصل تقوی سر ہے کہ عقل کے دخل سے کام نہ لے اور



'' میں تجھ سے ڈرتا ہوں لیکن اس لیے نہیں کہ تیرے پاس آنے يے ڈرلگتا ہے۔ ر کیے مکن ہے، تو تو مجھ ہے اتنا پیار کرتا ہے کہ جتنا وہ بھی نہیں کرتا جوکی دوست سے رات بھر باتیں کرتا رہتا ہے۔ تو بھیدوں میں سے اس کے بھید کو پورا کرتا ہے اور دلوں میں چھی باتوں کو پوری طرح جانتا ہے۔ میں تھوڑے فائدہ کی خاطر بیر مناسب نہیں بچھتا کہ بچھے چھوڑ کر کسی اور کو ہزرگ سمجھوں۔''

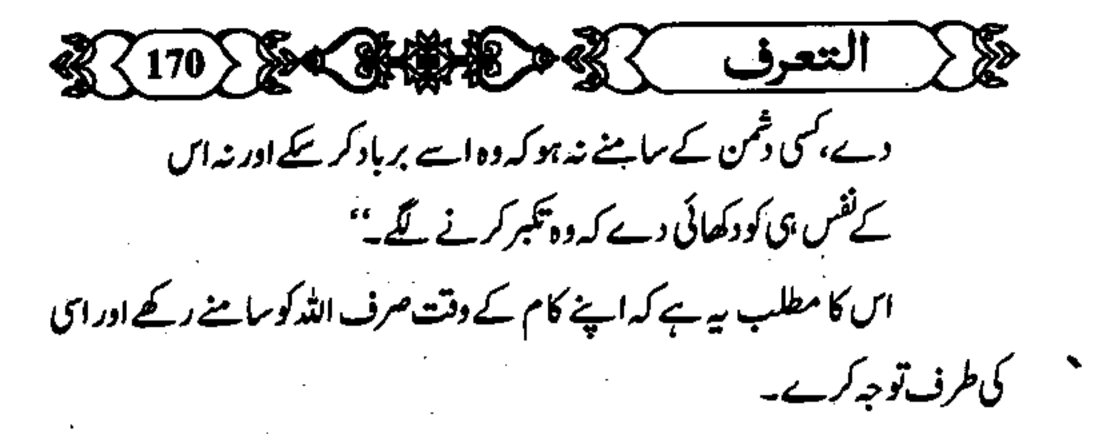
#### \*\*\*\*



بيالينوال باب:

''اخل<sup>ا</sup> '' کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت جنید دلانٹنز فرماتے ہیں۔ سرت جیر ری مز حرمات ہیں۔ \* \* اخلاص بیر ہے کہ جیسے بھی بن پڑے، اللہ تک پہنچنے کی کوشش کی جائے'' حضرت رویم طالفنا فرماتے ہیں۔ "اخلاص اس بات كوكت إي كتم البي كم كام كوسامن ندر كجو" . حضرت فارس ملاینڈ بتات ہیں کہ حضرت ابو بمرفظہی مذاہنڈ کے پاس خراسان کے کچھ فقیر آئے تو انہوں نے ان سے پوچھا کہ تمہارے شیخ (حضرت ابوعثان) تمہیں کیا کیا کام کرنے کو کہتے ہیں؟ انہوں نے بتایا وہ فرماتے ہیں کہ عمادت کرتے چلے جادً ادراس میں اپنی کوتا ہیوں پر نظر رکھو۔ اس پر انہوں نے فر مایا۔ " مجھے ان پر افسوس ہے، وہ ایسے کاموں کو چھوڑ کر ان کے پیدا کرنے دالے کی طرف دیکھنے کے پارے میں کیوں نہیں کہتے؟'' حضرت ابو العباس بن معطاء طالقن سے بوچھا عمال کہ خالص عمل کون سا ہوتا یے؟ انہوں نے فرمایا کہ "جو برائيول سے بحا ہوا ہو۔" حضرت ابوليقوب سوى طائفة فرمات بي-"خالص عمل وہ ہوتا ہے جو کسی فرشتے کو معلوم نہ ہو کہ وہ اے لکھ **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



\*\*\*\*

•

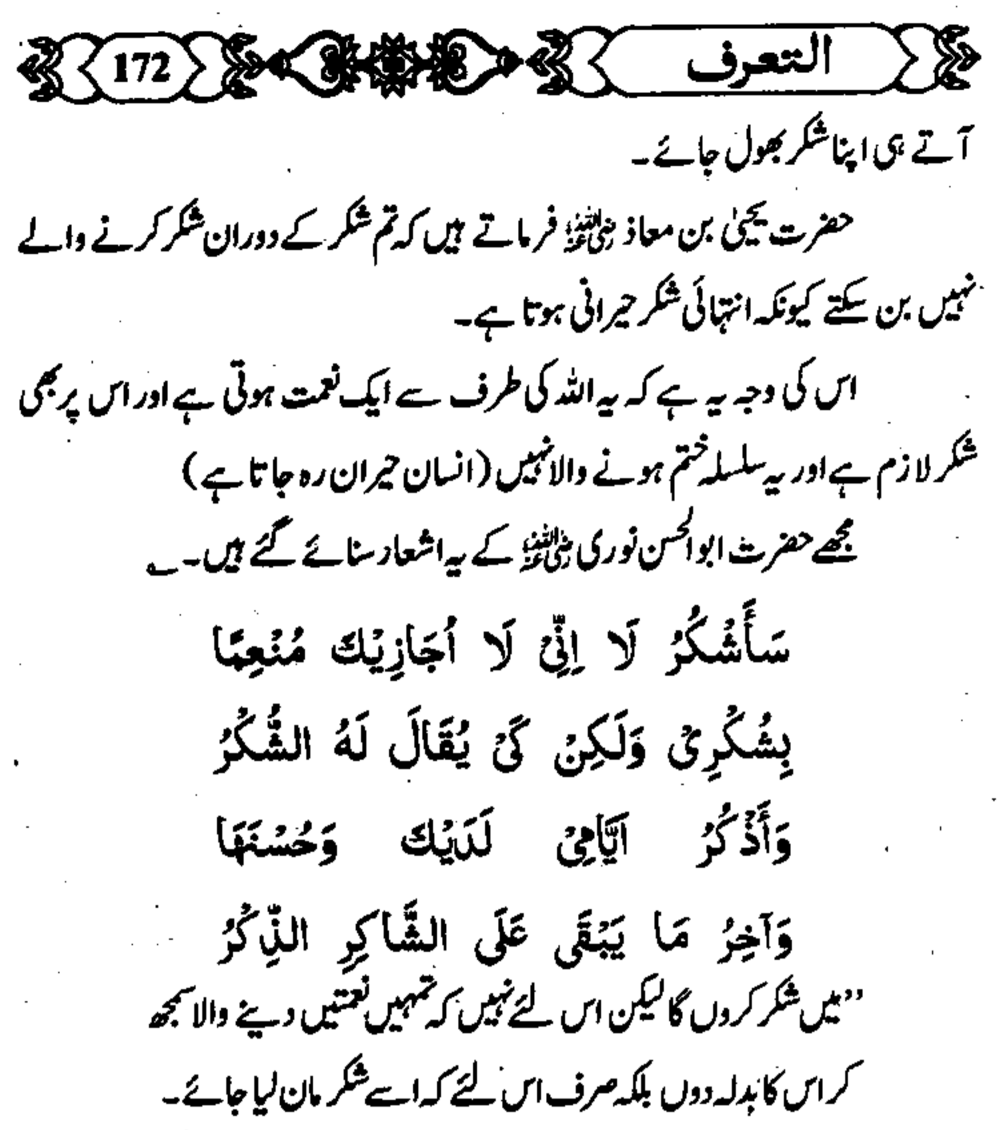
•



تينتاليسوال باب:

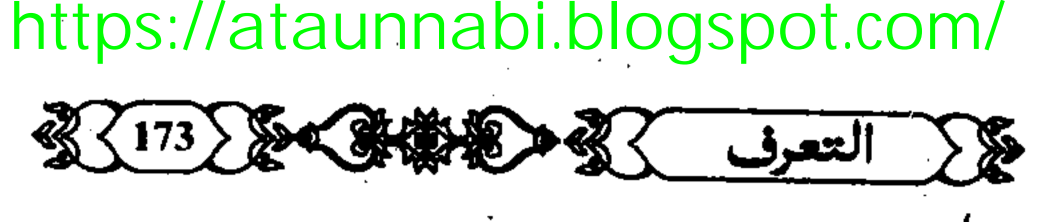
در شکر، کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت حارث محاسبی دلی تنفیز فرماتے ہیں بیشکر، اللہ تعالٰی کی طرف سے شکر کرنے والوں کیلئے ایک بہتری ہے۔ مطلب بیہ ہے کہ جب کوئی شکر کرتا ہے تو اللہ اے زیادہ سے زیادہ تو فیق دیتا ہےجس کی بناء پر وہ اور زیادہ شکر کرسکتا ہے۔ حضرت ابوسعید خزاز دلائٹنز فرماتے ہیں کہ شکریہ ہے کہ متیں دینے دالے کو ما کا جائے اور اس کے رب ہونے کا اقرار کیا جائے۔ حضرت ابوعلی روذیاری دانشن نے بیراشعار پڑھے تھے۔ لَوْ كُلُّ جَارِحَةٍ مِنِّي لَهَا لُغَةٌ تُثْنِي عَلَيْك بِمَا أَوْلَيْتَ مِنْ حَسَن لَكَانَ مَا زَادَ شُكُرِى إِذْ شَكَرْتُ بِهِ إِلَيْكَ آزَيَنُ فِي الْإِحْسَانِ وَالْمِنَنِ ""اگر میرے ہر جسمانی عوض کو زبان مل جائے ادر وہ تمہارے احسانوں کی وجہ سے شکر کرتا چلا جائے توشکر کے دقت میری طرف و سے زیادہ ہونے والاشکر تیرے احسان کو اور بڑھائے گا۔ ' ایک بڑے صوفی فرماتے میں اصل شکر سے ہوتا ہے کہ متیں دینے والے کی یاد



میں تیرے سامنے اپنے اچھے دنوں کو یاد کر رہا ہوں کیونکہ شکر كرف والے كے ياس آخري تورہ جاتا ہے۔' ایک بڑے صوفی نے اپنی کریدزاری میں یوں کہا۔ "اے میرے اللہ! تو این شکر کے وقتوں میں میری عاجزی کو جانتا ب لېذا ايناشكرخود بې كرتاره."

\*\*\*\*

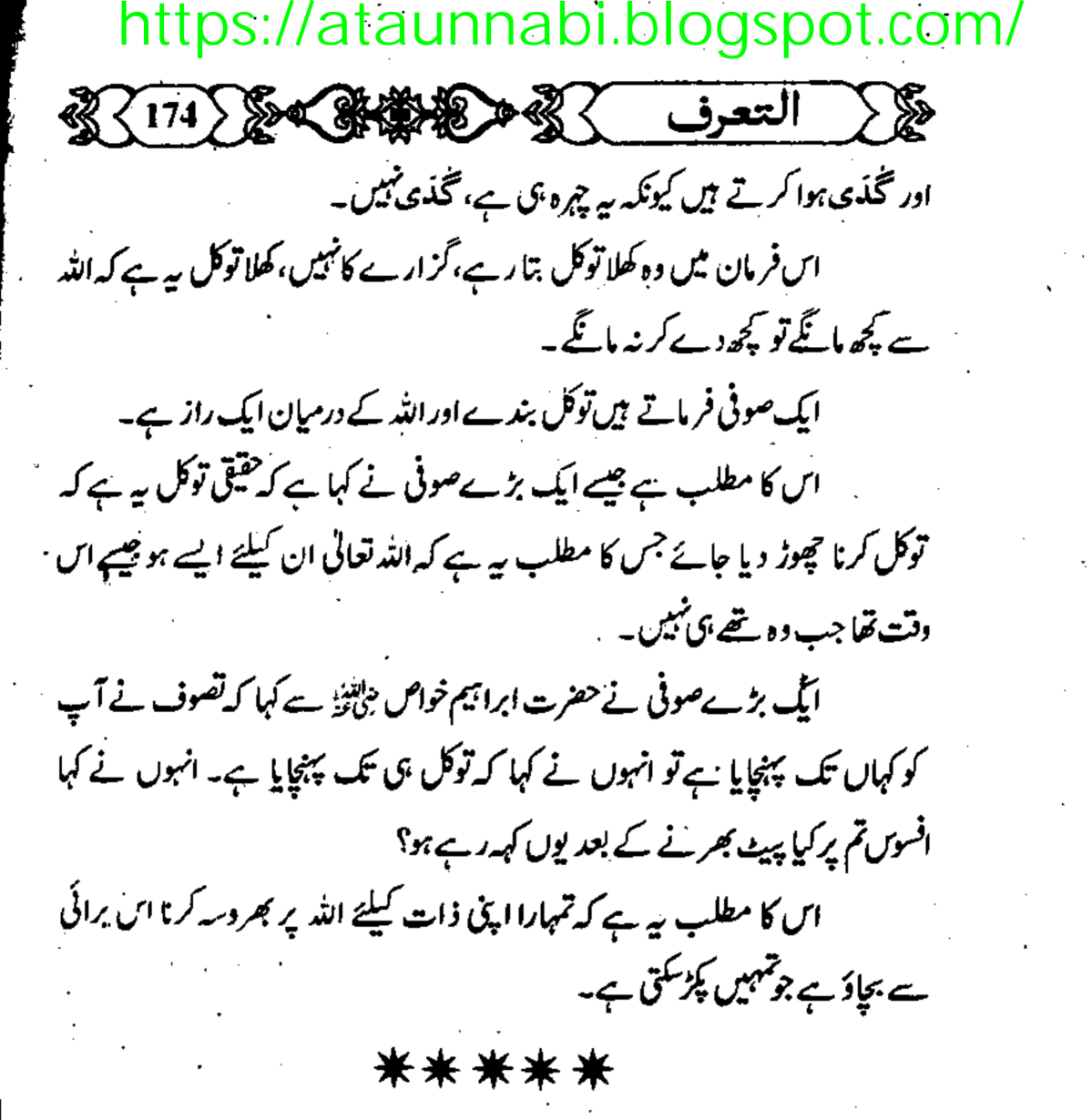


چواليسوال باب:

<sup>در</sup> توکل' کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت سری سقطی بنگانینهٔ فرمات ہیں کہ توکل، کہیں پھرنے اور طاقت کا دم بھرنے سے بے نیازی ہوتا ہے۔ حضرت ابن مسروق میں فراتے ہیں: حکموں میں اللہ کے فیصلوں کے جاری ہونے پر انہیں مان لیما توکل ہوتا ہے۔ حضرت سہل بڑھنٹیڈ فرماتے ہیں توکل ہیہ ہے کہ اللہ کے سامنے اپنی مرضی کو ختم كردينا چاہتے۔ حضرت ابوابوب رکائٹڑ فرماتے ہیں توکل سہ ہے کہ بدن کو اللہ کی عبودیت میں

لگادینا، اللہ کی ربو ہیت کے ساتھ اس کے دل کا تعلق ہوا درگز ارے کی چیز پر مطمئن ہو۔ حضرت جنید طرق ڈ فرماتے ہیں تو کل کی حقیقت یہ ہے کہ اللہ کے سامنے یوں ہوجائے جیسے کوئی چیز ہی نہ تھا تو اللہ اس کیلئے یوں ہو گا جیسے ہمیشہ سے ہے۔ حضرت ابو سعید خز از ڈانٹوز فرماتے ہیں کہ با دشاہ کی طرف سے ایک رعایا کا ہر کام پورا کیا جاتا ہے چنا نچہ وہ اس پر تو کل کے مقام سے اس بناء پر ہٹ گیا ہے کہ وہ ان کی ضرورت پوری کرتے تو پھر صوفی لوگوں سے مطالبہ تی اچھا نہیں۔ آپ نے اللہ پر تو کل کو گوں سے مطالبہ تی اچھا نہیں۔ چی حضرت شیلی طرف نے فرمایا: تو کل کہ مقام سے اس بناء پر ہٹ گیا ہے کہ وہ حضرت شیلی طرف کی کو گز ارہ کرنے والوں کیلئے گز ارہ کا مطالبہ قرار دیا ہے حضرت شیلی طرف کی کو گز ارہ کرنے والوں کیلئے گز ارہ کا مطالبہ قرار دیا ہے حضرت میں طرف کی نہ تو کل کہ کی سے ماتک کا اچھا طریقہ ہے۔





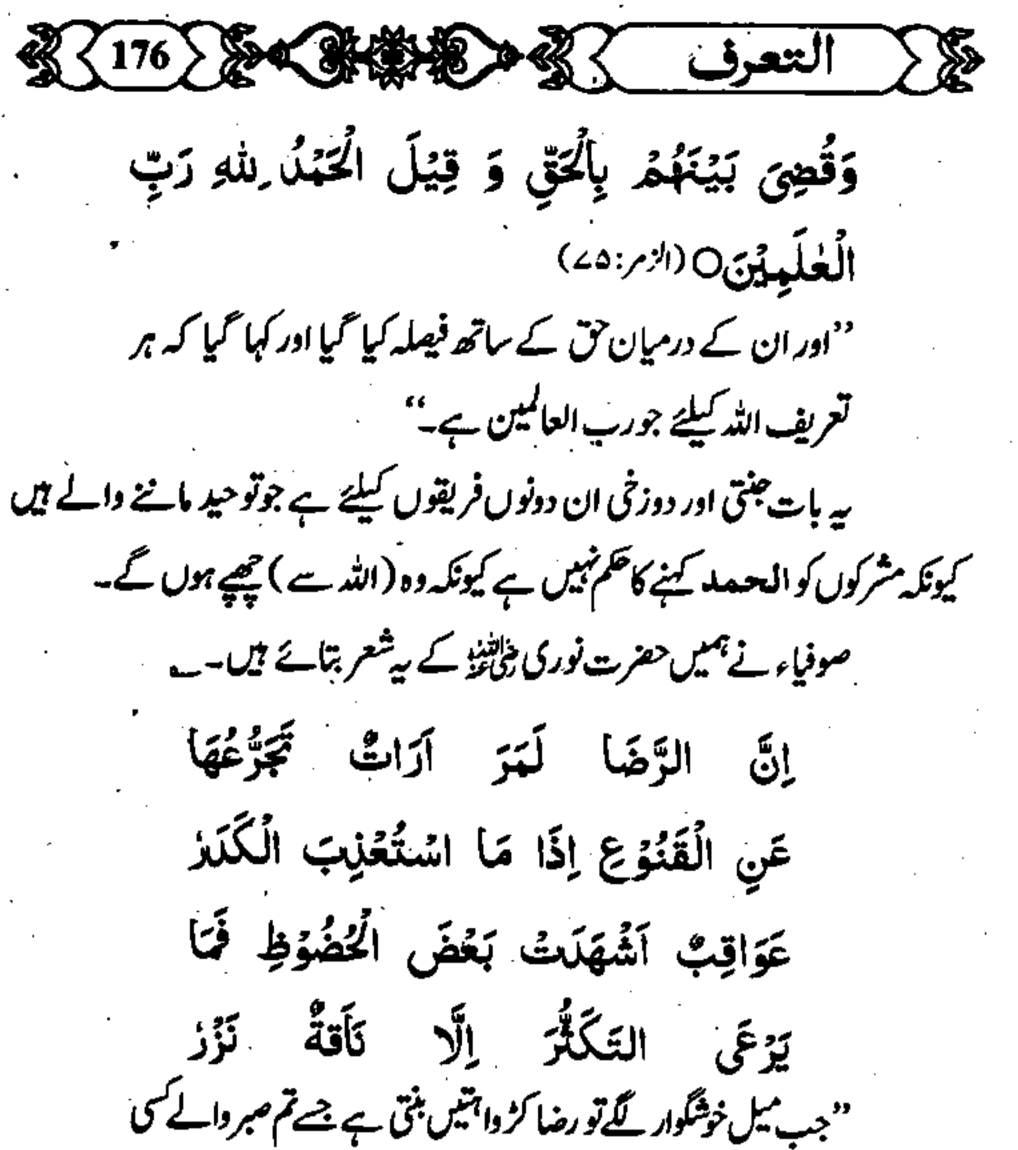
پينتاليسوال باب:

«رضا" کے بارے میں ان کے فرمان

. حضرت جنید دلائین فرماتے ہیں تمہارا اپنی مرضی کے کاموں کو چھوڑ تا رضا کہلا تا

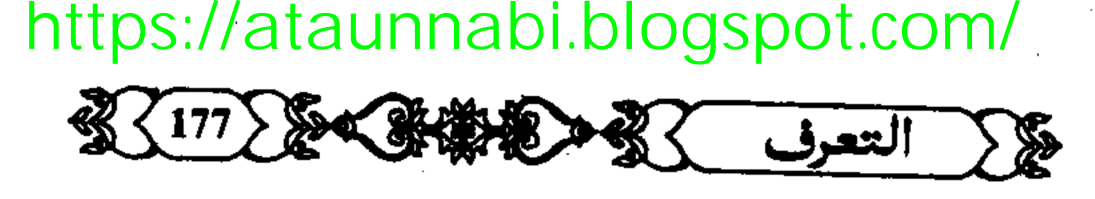
--- حضرت حارث محاسبی دلی یند فرمات میں اللہ تعالیٰ کا تظم ملنے پر دلی سکون ہوتا رضا کہلاتا ہے۔ حضرت ذوالنون دلائية فرمات ہيں کہ اللہ تعالٰی تے میں فیصلے پر سکون ہوتا، رمناكبلاتا ---حضرت رویم دانشؤ فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ کے حکموں کو ماننے پر خوش دکھانا،

رضاب حضرت ابن عطاء دلی فخر ماتے ہیں بندے کے لئے اللہ کی قدیم پیندیدگی کی طرف دل کی سوچ، رضا کہلاتی ہے کیونکہ وہ شروع ہی سے بندے کیلئے بہترین چیز پسند كرتاب آب کے سامنے اللد تعالیٰ کے فرمان رَضِي اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ طَر (المائمه: ١١٩) '' اللہ ان سے راضی ہوا اور وہ اس سے راضی ہوئے۔'' کے متعلق یو چھا تمیا تو فرمایا اس دنیا کے اندر اللہ کے حکموں پر راضی رہنے کی وجدية أخرت من وه رضاملتى ب جسي لكم يكى چنانجد اللد فرماتا ب-



شخص سے گھونوں پیتے ہو، بد آخری چزی بی جو سی حظ کے پاس موجود ہیں چنانچہ زیادہ چارہ صرف وہ انٹن کھاتی ہے جو بے صبر ہوتی

#### \*\*\*\*



چياليسوال باب:

، دیتین، کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت جنید رطانین نے فرمایا کہ شک کا اٹھ جاتا، یقین کہلاتا ہے۔ حضرت نوری رطانین نے فرمایا: یقین، مشاہدہ کا نام ہے۔ حضرت ابن عطاء رطانین فرماتے ہیں یقین ایسی چیز ہے کہ اس سے ہمیشہ کیلئے جھکڑ اختم ہوجاتا ہے۔ حضرت ذوالنون رطانین فرماتے ہیں ہروہ چیز جسم آلکھیں دیکھیں، اسے علم ک پیداوار کہتے ہیں اور وہ چیزیقینی کہلاتی ہے جسے دل جانے ہیں۔ ایک اور صوفی فرماتے ہیں: یقین، دل کی آ تکھ ہوا کرتا ہے۔

حضرت عبدالله دلائفة قرمات ہیں کہ یقین، جدائی کو ملانا اور جدائی کی جدائی کو دور کرتا ہے۔ حضرت حارثہ دیکھنڈ کا بیر خرمان، یہی معانی لئے ہوئے ہے کہ میں کو یا اپنے پروردگار کے عرش کو تعلم کھلا دیکھتا ہوں کہ جس کی دید بھی ایک غیبی چیز ہے اور پھر اس کے اور غیب کے درمیانی دور ہو گئے۔ حضرت سہل دیکھنڈ فرماتے ہیں کہ دل کی آنکھوں سے دیکھنا یقین ہوتا ہے، جیسے انہوں نے بی فرمایا: اگر پردہ ہٹا دیا جائے تو میرے یعین میں زیادتی نہ ہوگی۔ \*\*\*\*

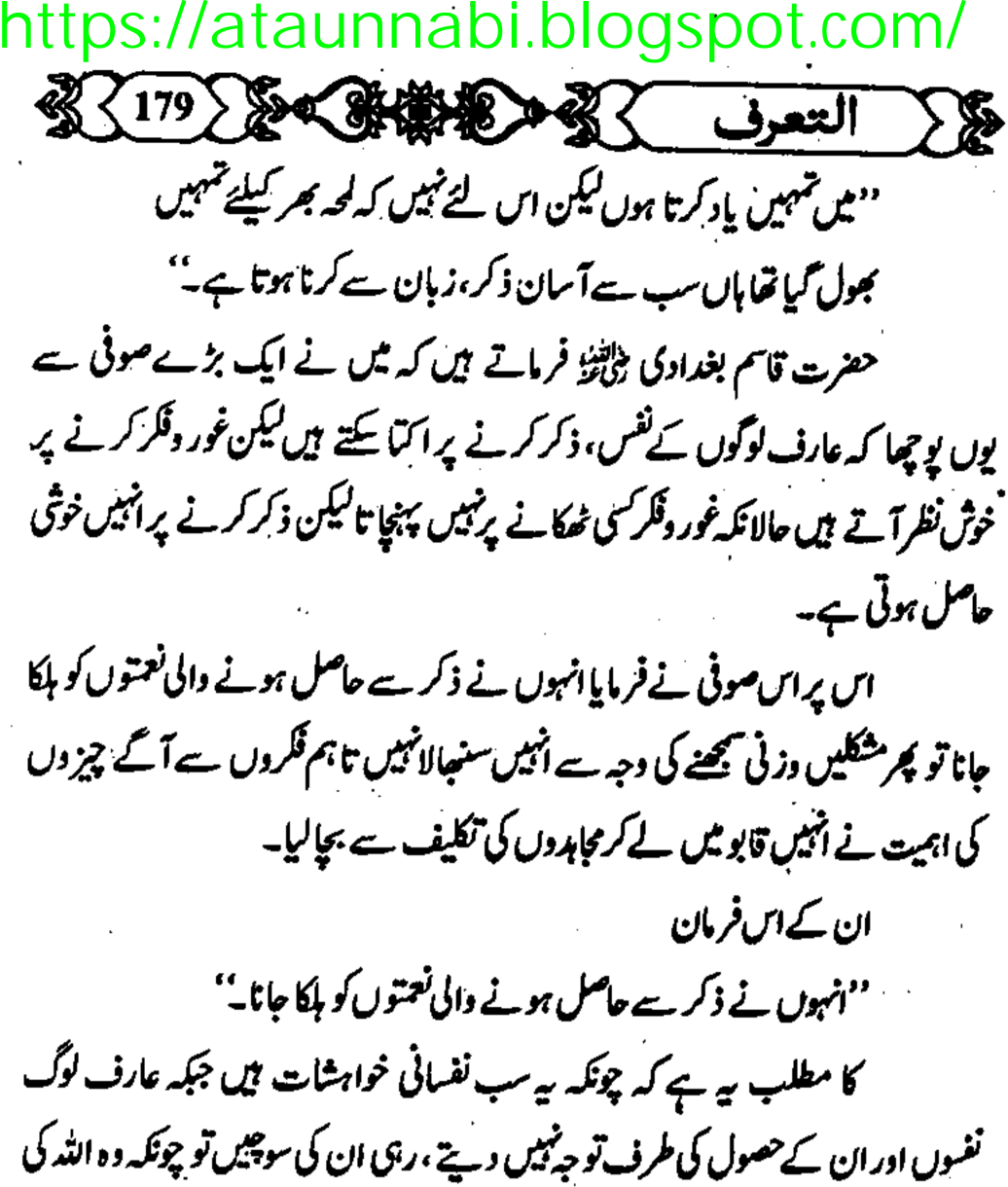


سيتاليسوال باب:

· ' ذکر' کے بارے میں ان کے فرمان

حقیقی اور اصلی ذکریہ ہے کہ انسان ذکر کے اندر ذکر کئے جانے دائے ہی کو بحول جائے كيونك، اللد تعالى فرماتا ب-ۅٙاۮ۫ڴۯڗۜؠٞڮٳۮؘٳڹؘڛؽؾ (٣٠) " بھولنے پراپنے رب کو یاد کرو۔'' لیعنی جب تم اللہ تعالی کے سوا سب کو بھول جاؤ گے تو پھرتم اسے ذکر کر رہے Ĺя اور نی کریم مشیقة بنے فرمایا مفردون آ کے نکل کتے۔ اس پر صحابہ کرام رکائیز

ن عرض کیا یا رسول الله مشری من مفردون کون سے لوگ ہیں؟ آپ سے تعلیم فرمایا۔ "بہت زیادہ ذکر کرنے والے مرد اور عورتی ۔ مفرد ال شخص کو کہتے ہیں جس کے ساتھ دوسرا کوئی بھی نہ ہو۔ ایک ہڑے صوفی فرماتے ہیں: ذکر ، غفلت کو دور کر دینا ہوتا ہے اور جب انسان غافل نہیں رہتا تو ذکر کرنے والا بن جاتا ہے خواہ خاموش ہی کیوں نہ ہو۔ اس سلسلے میں میں سی شعر سناتے ہیں۔۔ ف کر تک کر آئی تسینی کی کہتی تھ ق کر تک کی الی آئی نیسینی کو کہتا ہے



عظمت، رعب، احسان اور ایتھے سلوک کے ماتحت ہوتی ہیں تو وہ اللہ کی عظمت کی خاطر ان حقوق کالحاظ رکھتے ہیں جن کا اللہ کی طرف سے ان پر بوجھ ہے اور اس کی عزت کی خاطران ہے توجہ ہٹائے رکھتے ہیں جواللہ نے اپنے ذے لئے ہوتے ہیں اور بیہ بات رسول الله يفي يترج كران عمل ملى ب جوانهول في الله كم طرف في بتائي بك "جو میرے ذکر میں کھونے کی وجہ سے مجھ سے سوال نہ کر سکا تو میں اسے سوال کرنے دالوں کو دی جانے دالی تعمتوں سے بڑھ کر ديتايول-" اس ہے مراد دو مخص ہے جسے میرے مشاہدے کی بناء پر زبانی ذکر کا موقع نہ



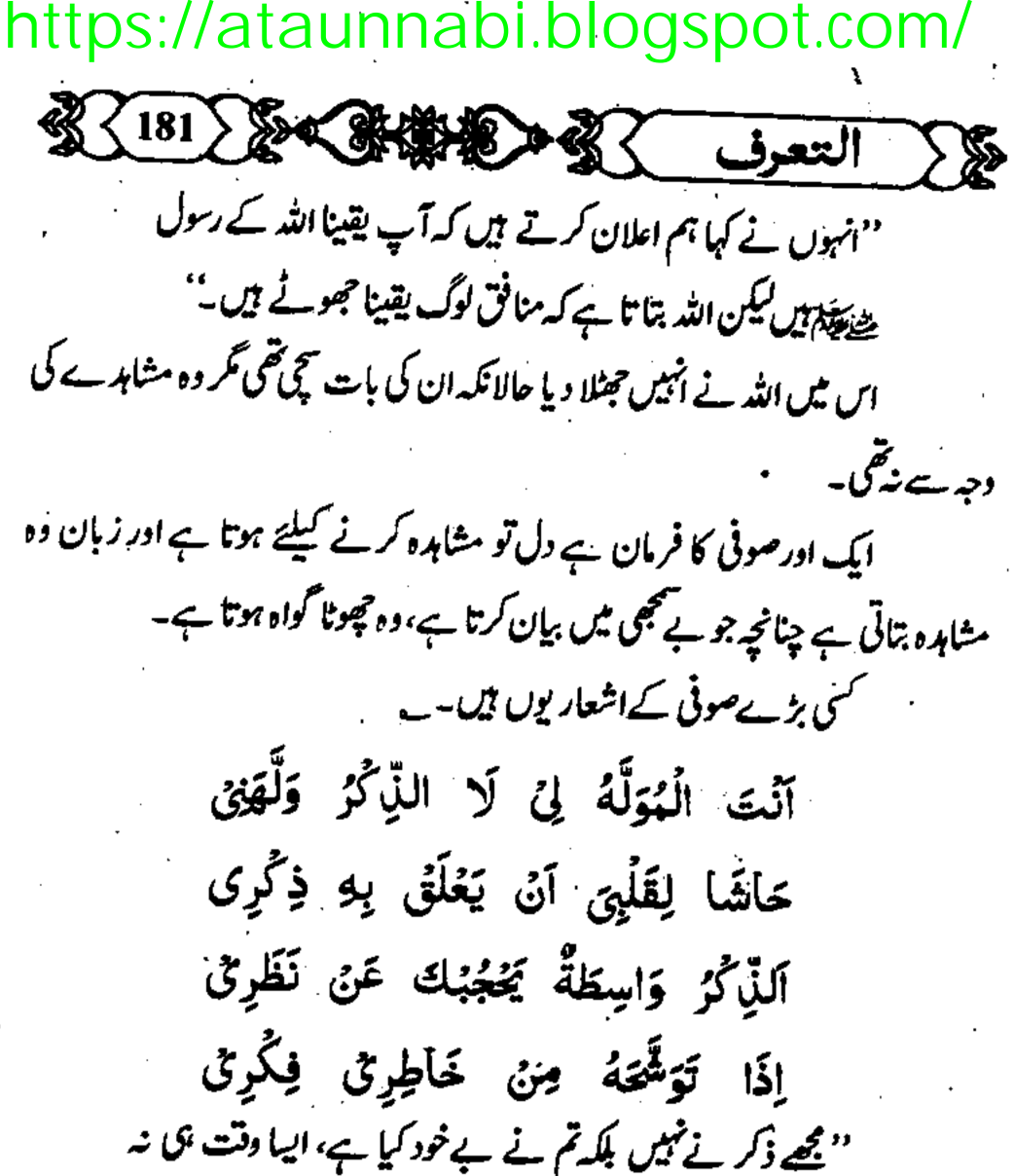
مل سکے کیونکہ زبان کا ذکرتو ترے سوال کرتا ہی بتا ہے اور دوسری بات میہ کہ عظمت الم پیہ اسے حیران کرتی ہے اور یوں وہ اسے اس کا ذکر نہیں کرنے دیتی جیسے نبی کریم میں کے تابع فرمایا تھا۔

"میں تمہارے ذکر کاحق ادانیں کریاتا۔"

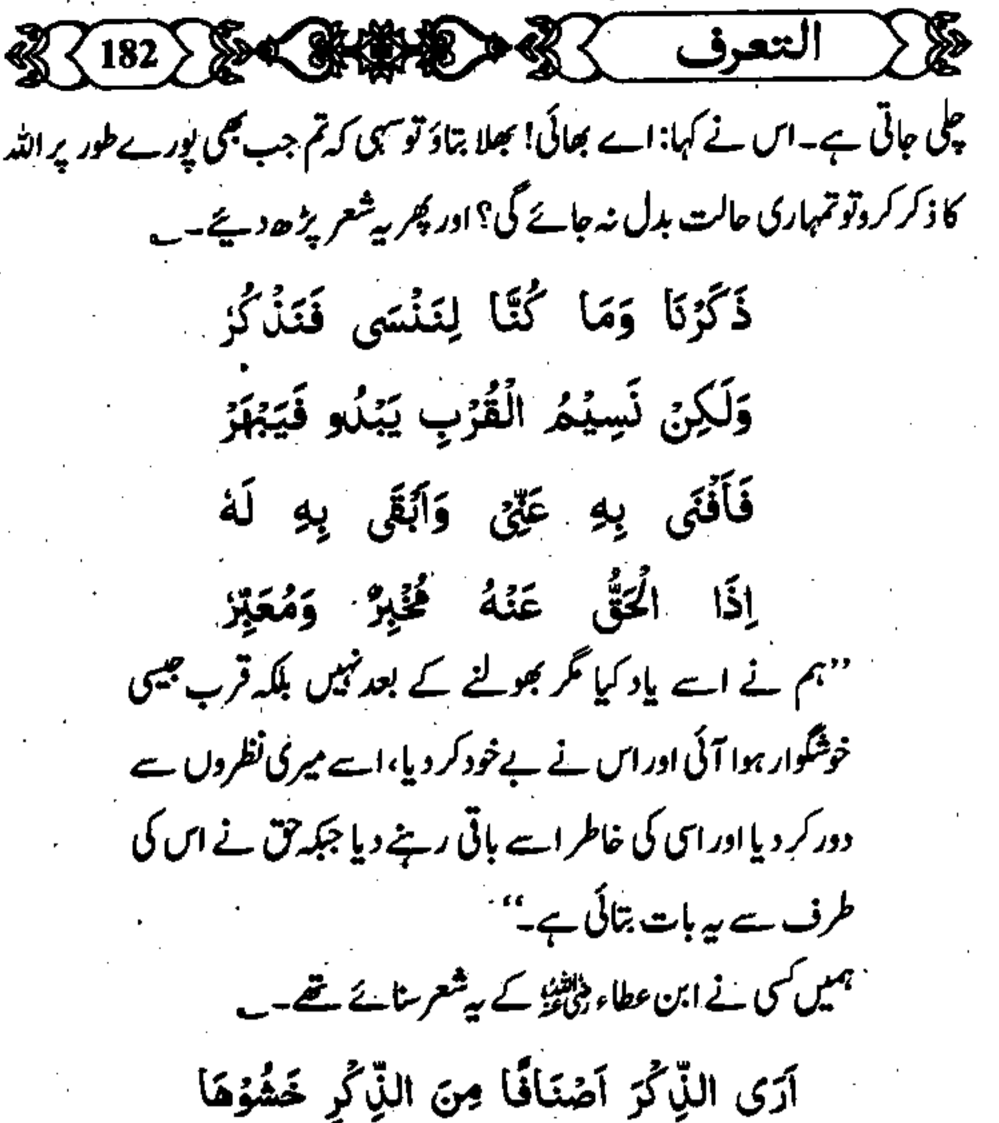
ای سلسلے میں ہمیں کسی نے حضرت نوری دیکھنڈ کے بیشعر سنائے ہیں۔

اُرِيْلُ دَوَامَ النَّيِّ تَرِ مِنَ فَرْطِ حُبِّهِ فَيَا عَجَبًا مِنْ غَيْبَةِ النَّي تَرِ فِي الُوَجُلِ وَاعْجَبُ مِنْهُ غَيْبَةُ الْوَجُلِ تَارَقً وَغَيْبَةُ عَيْنِ النَّ تَرِ فِي الْقُرْبِ وَالْبُعْلِ "مُسَاس بِ بِحَاثَا محبت كى بناء پراس كاذكر سلس كرما چاہتا موں ليكن حران موں كه اس محبت كے دوران يد ذكر بحول جاتا. موں اوراس بي محق زيادہ حراني اس بات پر بے كه محق يد وجد و

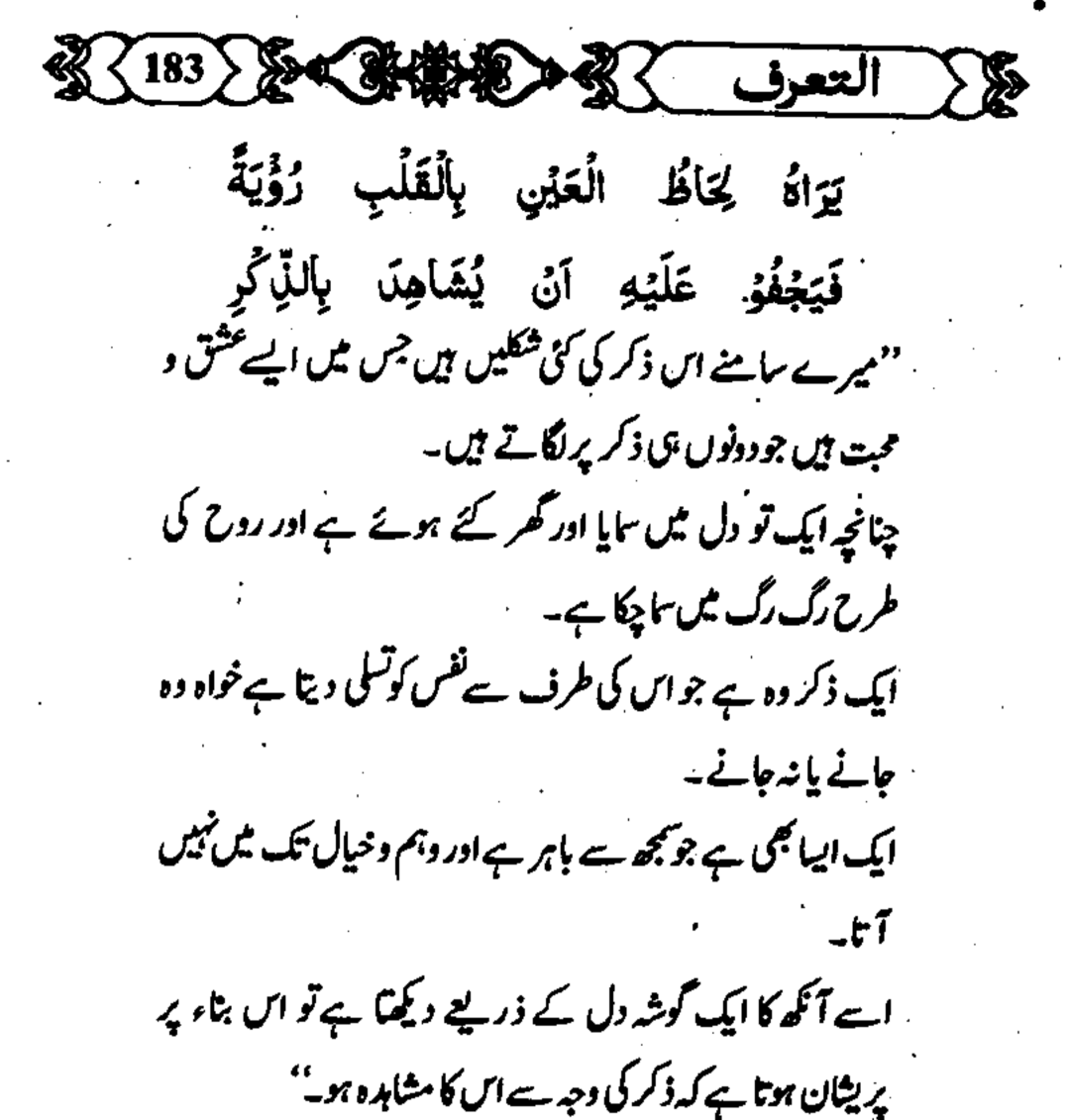
محبت بھی نہیں رہتی بلکہ ذکر بھی وہیں کہیں تم ہوجا تا ہے۔'' حضرت جنيد دلي في فرمات بي كرجو خص مشاہده في بغير "الله" كہتا ہے تو وہ جھوٹا ہوتا ۔۔۔۔ بیفرمان سچائی کی بناء پر اللہ کے اس فرمان کی یاددلاتا ہے۔ قَالُوُا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُوُلُ اللَّ<sup>2</sup> پحربه بمی فرمایا۔ وَاللهُ يَشْهَرُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكْذِبُونَ (المنافقون: ١)



آئے کہ میراذ کردل سے علق رکھے۔ذکر درمیان میں آگر تمہیں میری نگاہوں سے اس وقت پر لے لے جاتا ہے جب میری سوچ اس کے خیال میں کھوجاتی ہے۔'' اس کامفہوم سیر ہے کہ ذکر تو ذکر کرنے والے کی ایک خوبی ہوتی ہے اور اگر میں اپنے ذکر میں کھوجاتا ہوں تو اپنے آپ ہی میں تم ہوں گا کیونکہ بندے کو اس کی خوبیاں بی اس کے مولی سے دور کرتی ہیں۔ حضرت سری سقطی بالشن بتاتے ہیں کہ جنگل میں میں کمی حبش کے جمراہ جارہا تحاادر ديجتا جاتا تحاوه جب بجي ذكركرتا، اس كارنگ بدل كرسفيد موجاتا - اس پر مس نے کہا: ارے میں سید کیا و کچ رہا ہوں کہتم جب بھی ذکر کرتے ہو، تمہاری حالت بدلت **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

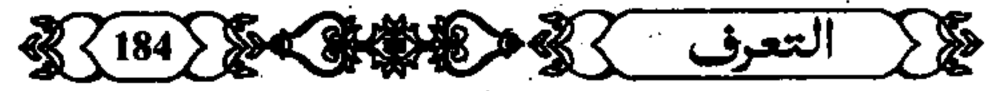


وِدَادٌ وَشَوْقٌ يَبْعَثَانِ عَلَى الَّذِكُرِ فَنِكُرُ الِيُفُ التَّفْسِ مُتَزَجٌ بِهَا يَحُلُّ مَحَلُّ الرُّوج فِي طَرْفِهَا يَسَرِ ث وَذِكْرُ يُعَرِّى النَّفْسَ عَنْهَا لِأَنَّهُ لَهَا مُتَلِفٌ مِنْ حَيْثُ تَنْدِى وَلَا تَنْدِى وَذِكْرٌ عَلَامِتِي الْبَعَارِقَ وَالْأَرَق يَجِلُّ عَن الْأَدْرَاكِ بِأَلْوَهُمِ وَالْفِكْرِ



شاعر نے یہاں ذکر کی تقسیس بتائی ہیں چتانچہ پہلا ذکر، دل کا ہے اور وہ میر کہ جس کا ذکر ہو وہ بھولنے کے بعد یاد نہ آیا ہو، دوسرا ذکر وہ ہے جس میں ذکر کئے جانے والے کی خوبیاں ہوں، تیسرا سے کہ ذکر کیا جانے والا سامنے ہوجس سے دہ ذکر کو محول جائے کیونکہ ذکر کئے جانے والے کی خوبیاں تمہیں تمہاری خوبیاں محلا دیتی ہیں اورتم ذکر سے رہ جاتے ہو۔

\*\*\*\*



ار تاليسوال باب:

فرمايايه

''اس'' کے بارے میں ان کے فرمان

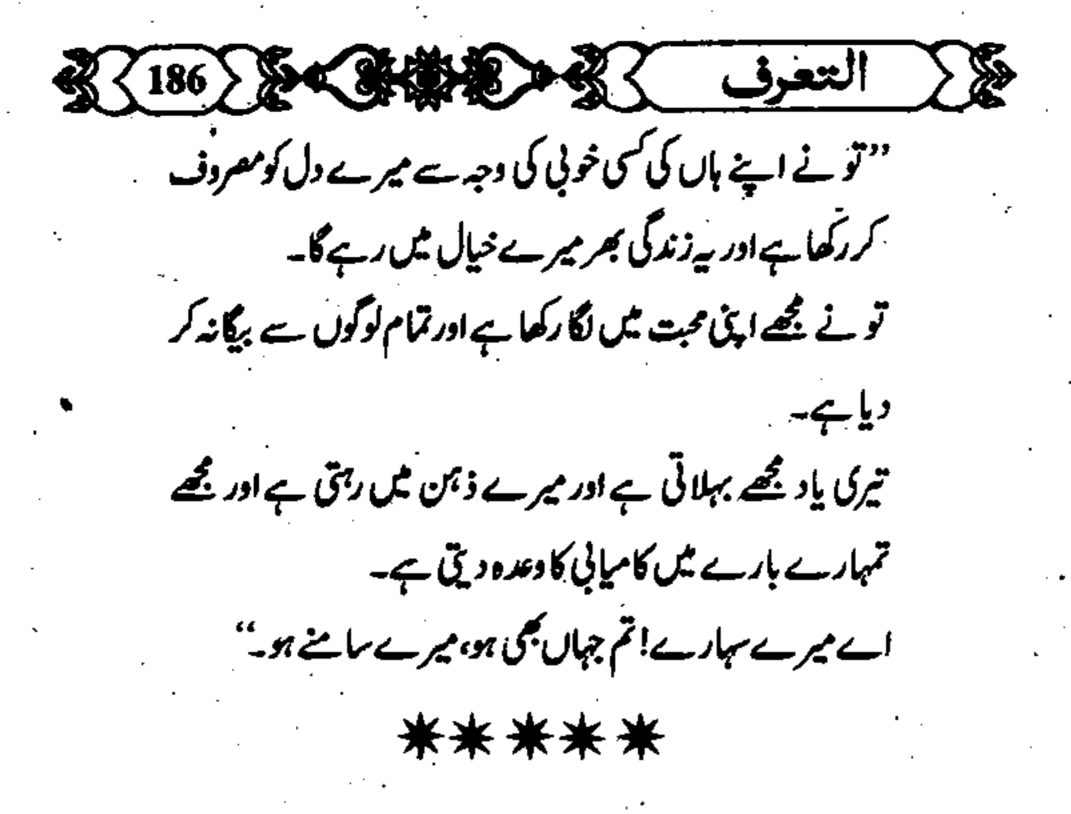
حضرت جنید طلقتن سے پوچھا گیا ''انس'' کیا ہوتا ہے تو انہوں نے قرمایا۔ ''ڈر پیدا ہو جانے کی وجہ سے شرم و حیاء کا اٹھ جانا، انس کہلاتا

شرم المص سے مراد بد ہے کہ اس میں خوف نہیں بلکہ امیدزیادہ ہو۔

حضرت ذوالنون رضائتی ہے''انس' کے بارے میں یو چھا گیا تو انہوں نے

''انس بہ ہے کہ محبت کرنے والاخوش سے محبوب کو ملے۔'' اِس کا معانی وہی ہے جو حضرت خلیل علیاتی کے اس فرمان کا ہے۔ آرين كَيْفَ تُحمي الْمَوْتَى طُر (البترو: ٢٧٢) "د د كمايئة توسمى كد آب مردول كوكي زنده كرت بل ؟" پ*رفر*ایا۔ كَنْ تَوَانِي (الأراف: ١٣٣) · · تم محص بیں دیکھ یاؤ گے۔' · یہ فرمان ایسا ہے جیسے کوئی معذرت کر رہا ہوتا ہے جس کا مطلب میہ ہے کہتم میں اس کی طاقت بی نہیں۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المتعرف حضرت ابراہیم مارستانی ڈائٹن سے 'انس' کے بارے میں یوچھا کمیا تو انہوں <u>نے فرمایا</u>۔ "اس بیہ ہے کہ انسان محبوب سے مطر تو اسے خوش ہو۔" حضرت شبلی دانشز سے انس کے بارے میں یوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا۔ " انس بیہ ہے کہتم انس کو بھلا دو۔" حضرت ذ دالنون ریکنیز فر ماتے ہیں۔ ''ان کا کم ہے کم درجہ سے کہ کوئی آگ میں ڈال دیا جائے تو یہ چیز اسے اس سے دور نہ کرے جس سے اس کا انس ہے۔'' ایک صوفی نے فرمایا۔ "اس میہ ہے کہ ذکروں میں لگ کر غیروں کی نظروں سے دور بوجائے۔" ہمیں حضرت رویم دلائن کے بیشعر سنائے گئے۔ شَعَلْتَ قَلْنَ بِمَا لَدَيْكَ فَمَا يَنْفَكُ طُوْلَ الْحَيَاةِ مِنْ فِكْرِ ث آنستنى مِنْك بِألودَادِ وَقُلْ أَوُ حَشْتَنِيْ مِنْ جَمِيْعٍ ذَا الْبَشَرِ ذِكْرُكَ لِيُ مُؤْنِسٌ يُعَادِضِين عَنْكَ مِنْكَ بِالظَّفَرِ die 2 وَحَيْثُ مَا كُنْتَ يَا مَدَى هِمَين النظر فأنت مِتْبَى مكوضح





انچاسوال باب

فرمايا\_

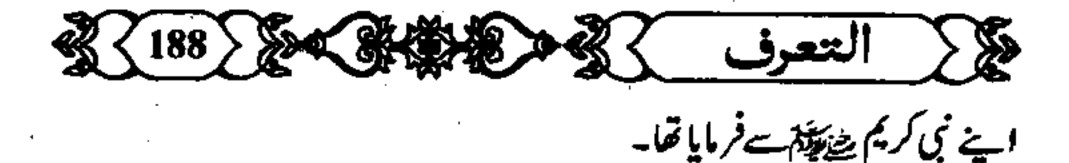
«قرب» کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت سری سقطی دلائٹڑ سے ''قرب'' کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے

· قرب، فرمانبرداري كو كتيت بي ... ایک اور صوفی فرماتے ہیں۔

''قرب'' بیہ ہے کہ بندہ اپنے قریبی کے سامنے عاجز ہور ہے' کیونکہ اللہ تعالی فرماتا ہے۔

وَاسْجُلُوَاقْتَرِبُ (الس: ١٩) · سجده کرد ادر قریبی بن جادً " حضرت رویم طالفی سے '' قرب' کے بارے میں یو چھا گیا تو فرمایا۔ "سامن آف والى جرركادت دوركردينا،قرب كبلاتا ب-" ایک اور صوفی سے "قرب" کے بارے میں یو چھا گیا تو انہوں نے کہا۔ "قرب" برب كرتم قري ا يحملون كوابية مقاسل من ديكمو" معانی سے کہتم اس کے اپنے ساتھ برتاؤ اور بھلائی کو دیکھو اور انہیں دیکھتے وقت اينے كاموں اور مجاہدوں كونہ ديكھو۔ دوسری بات سیا ہے کہتم اپنے آپ کو کام کرنے والا نہ مجمو کیونکہ اللہ تعالی نے



وَمَارَمَيُتَ إِذْرَمَيُتَ وَلَكِنَّ اللهَ رَلِّي

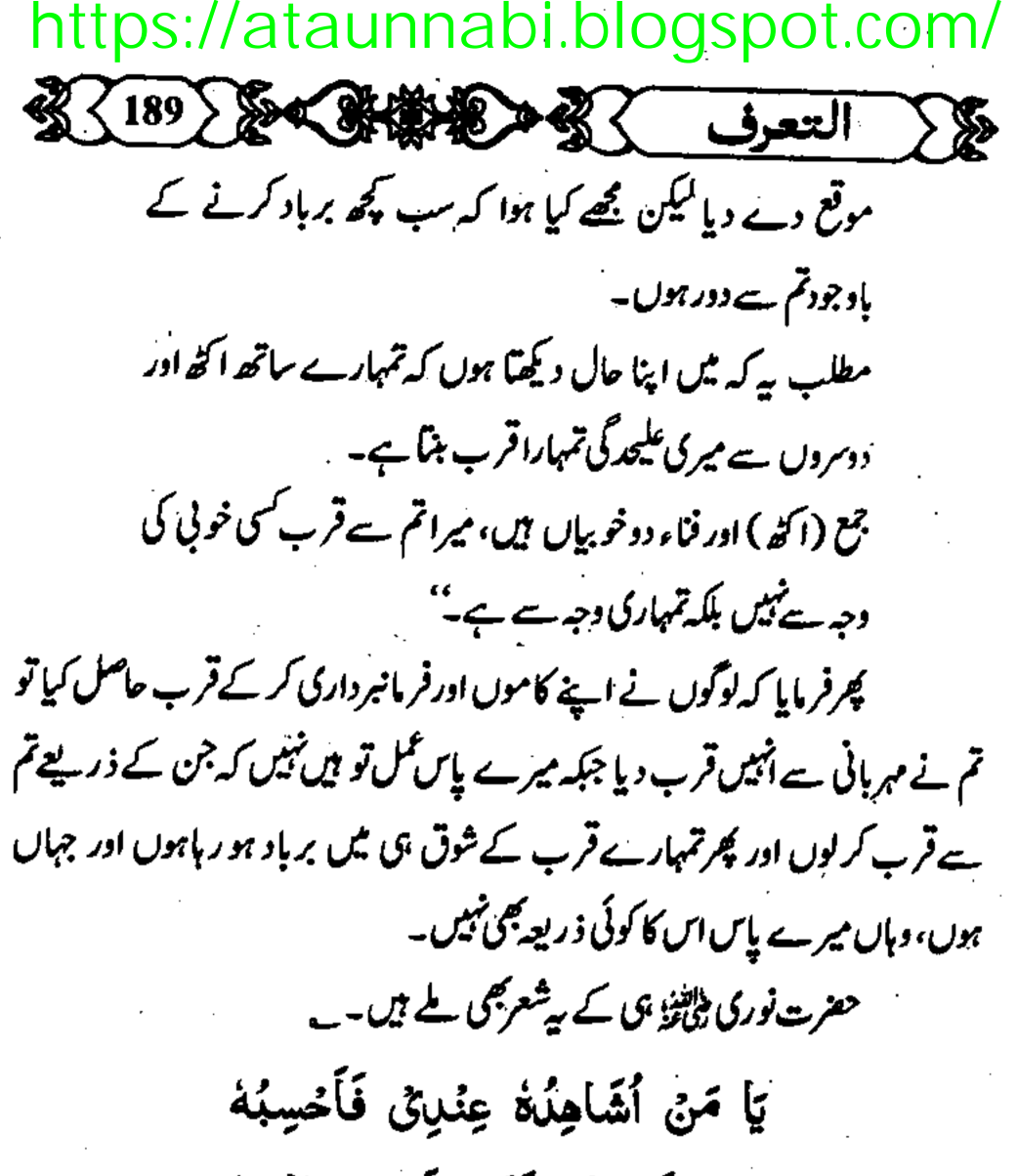
(الانقال: 14)

" پھنکتے وقت آپ نے ہیں بلکہ اللد نے نے پھینکیں تھی۔ اور فرمایا۔ فَلَمَ تَقْتُلُو هُمُ وَلَكِنَّ اللهَ قَتَلَهُمُ

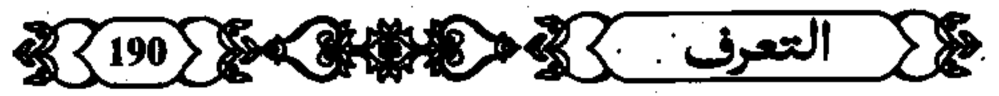
(الانقال: ١٤)

" آب في بكم الله الله في أليس قل كيا تما-" یہاں انہوں نے حضرت نوری دیائین کے بیشعر سنائے ۔ ارَانِي جَمْعِي فِي فَنَائِي ؾؘڨٙۯؠٵ وَهَيْهَاتٍ إِلَّا مِنْكَ عَنْكَ التَّقَرُّبُ فَمَا عَنْكَ لِيُ صَبَرُ وَأَلَا فِيْكَ حِيْلَةً

وَلَا مِنْكَ لِىٰ بُنَّ وَلَا عَنْكَ مَهْرَبُ وَلَا مِنْكَ لِىٰ بُنَّ وَلَا عَنْكَ مَهْرَبُ تَقَرَّبَ قَوْمٌ بِالرَّجَا فَوَصَلْتَهُمُ فَتَا لِىٰ بَعِيْدًا مِنْكَ وَالْكُلُ يَعْطَبُ فَتَا لِىٰ بَعِيْدًا مِنْكَ وَالْكُلُ يَعْطَبُ فَتَا لِىٰ بَعِيْدًا مِنْكَ وَالْكُلُ يَعْطَبُ فَتَا بِي بَعَدُما مَ مَعْدَلَ مِنْكَ وَالْكُلُ يَعْطَبُ مُوَا لِي بَعَدَا مَ مَعْدًا مَ مُعْدًا مَ اورتمبار علاده تم ترب دوركى بات ج چنانچ مين تمبار بغير ره مي نيس سلما اورنه بى تم مالى داد من جنائي ماده من من اورنه مي نيس سلما ورنه بى مالى ماده محمد وكى ماد وكان توتم خاليس ملكى الم



مِبْئَ قَرِيْبًا وَقَلْ عَزَّتْ مَطَالِبُهُ إِذَا سُمْتُ نَفْسِيْ سَلُوَةً عَنْهُ رَدِّنِي إِلَيْهِ شَهُوَدٌ لَيْسَ تَفْنَى عَجَائِبُهُ " اے وہ ذات جسے میں اپنے قریب دیکھتا ہوں تو خیال کرتا ہوں کہ وہ میرے قریب ہے حالانکداس کی تلاش مشکل ہے۔ جب می بے امیدی میں اپنے آپ کو کہیں لے جاتا ہوں تو بچھے سمجھ ایسے گواہ ہوتے ہیں جن کے عجیب کام مجھے اس کی طرف والیس لے جاتے ہیں۔''



''سلوۃ'' کا معانی بے امید ہوتا ہے، شاعر کہ دب میں کہ میں جہاں کہیں اس سے بے امید ہو جاتا ہوں تو وہ مجھے بے امیدی سے نکال کر کعلی مہربانی کرتے ہوئے مجھے اس کے پاس کے جاتا ہے۔

حضرت شبلی طلقتۂ فرماتے ہیں۔ ''میں تمہارے بارے میں حیران ہوں تو اے اپنے آپ میں حیران ہونے والوں کو اپنی راہ دکھانے والے! میرا ہاتھ تھام لے''

\*\*\*\*

· · · ·



<u>پچاسوال باب:</u>

<sup>د</sup> اتصال، کے بارے میں ان کے فرمان

اتصال کا معانی میہ ہے کہ انسان اپنے باطن کے ذریعے اللہ کے علاوہ ہر چیز سے الگ ہوجائے چنانچہ اپنے باطن کے ذریعے اللہ کے علاوہ کمی اور چیز کوعظیم نہ دیکھے اور نہ بی اس کے سواکسی اور سے پچھ ہے۔

حضرت نوری ملاحظۂ فرماتے ہیں۔ ''اتصال سے وہ چیزیں مراد ہیں جنہیں دل دیکھتے ہیں۔'' جبکہ باطن کے رازوں کو دیکھنا دلوں کے سامنے کھلنے والی چیزیں ہوتی ہیں جیسے حضرت حارثہ ملاحظ نے فرمایا۔

"لكتاب كه مي رحمن ك عرش كو تعلم كملا ديكه ربا جوار" باطن کے سامنے کھلنے والی چیزیں وہ ہیں جیسے رسول اکرم منظ کی تج نے فرمایا۔ ''اللہ کی عمادت یوں کروجیسے دو تمہاری نظر میں ہے۔'' اور جیے حضرت عمر دانشز نے فرمایا تھا کہ " ہم نے فلاں مکان پرل کر اللہ کود یکھا تھا۔" ایک صوفی فرماتے ہیں۔ '' اتعمال کا مطلب باطن کو دہاں تک لے جاتا ہے کہ وہ سب پچھ ' بجول جائے۔'' اس کامنہوم سے جب کہ وہ دوسروں کی تعظیم چیوڑ کر صرف اللہ تعالی بی کی تعظیم **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



کرنے لگھ ایک بڑے صوفی کا فرمان ہے۔ '' اتصال بیہ ہے کہ بندہ اپنے خالق کے علاوہ کس اور کو نہ دیکھے اور اس کے دل میں اپنے پیدا کرنے والے کے بغیر کوئی بھی کھٹک نہ

\*\*\*\*



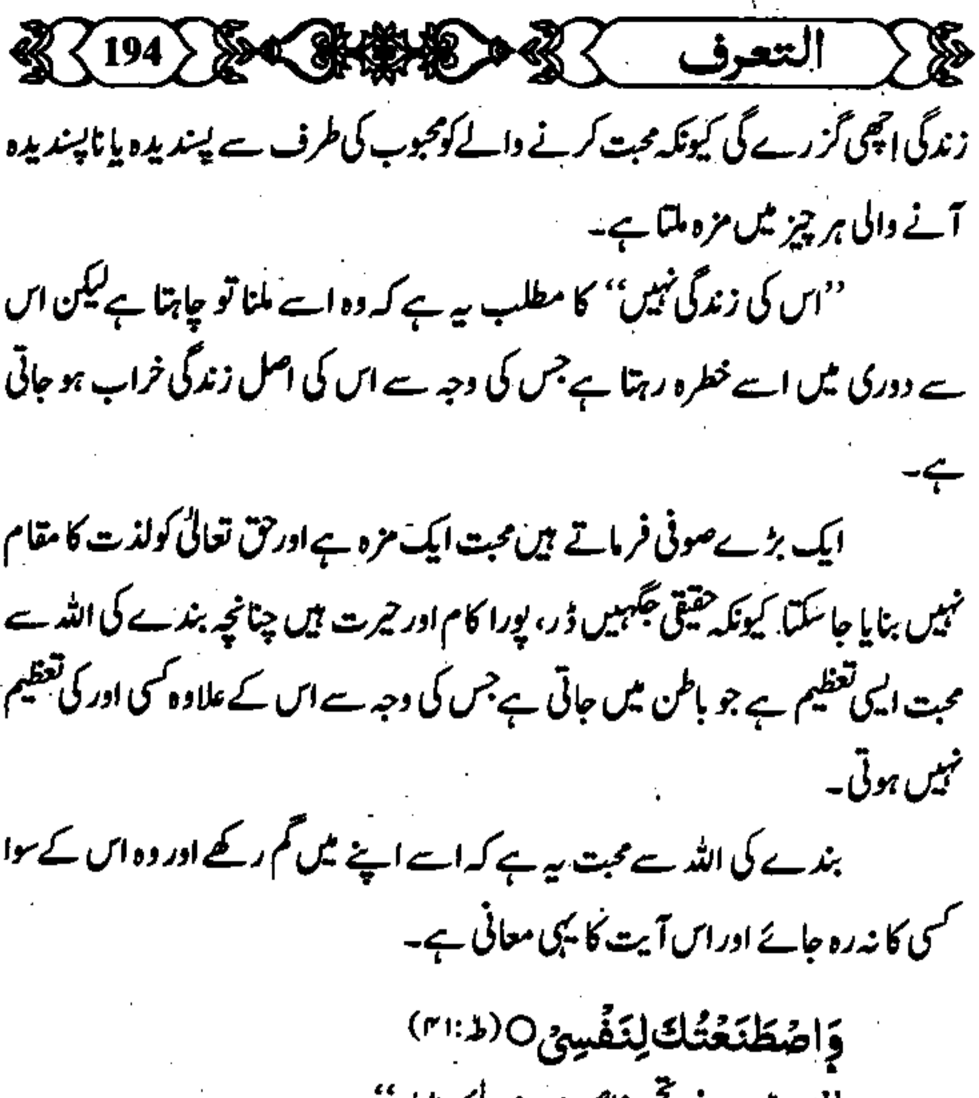
اكياون وال باب:

''محبت' کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت جنید دلائیز فرماتے ہیں کہ 'حبت' دلوں کے جھکاؤ کا نام ہے۔ مطلب بیر کہ اس کا دل اللہ تعالی اور اس کی ہر چیز کی طرف بے دھڑک جھکاؤ ایک اور صوفی فرماتے ہیں ''محبت'' دوسرے جیسا ہونے کا تام ہے۔'' معانی بیہ ہے کہ وہ دوسرے کے کہنے پر، وہ ڈانٹے تو اس کام ہے رک جائے

اوراس چیز پرراضی رہے جس کا وہ حکم دیتا اور تقدیر میں لکھتا ہے۔ حضرت محمد بن علی کتانی دلائیۂ فرماتے ہیں محبوب کو اپنے سے پہلے سمجھنا

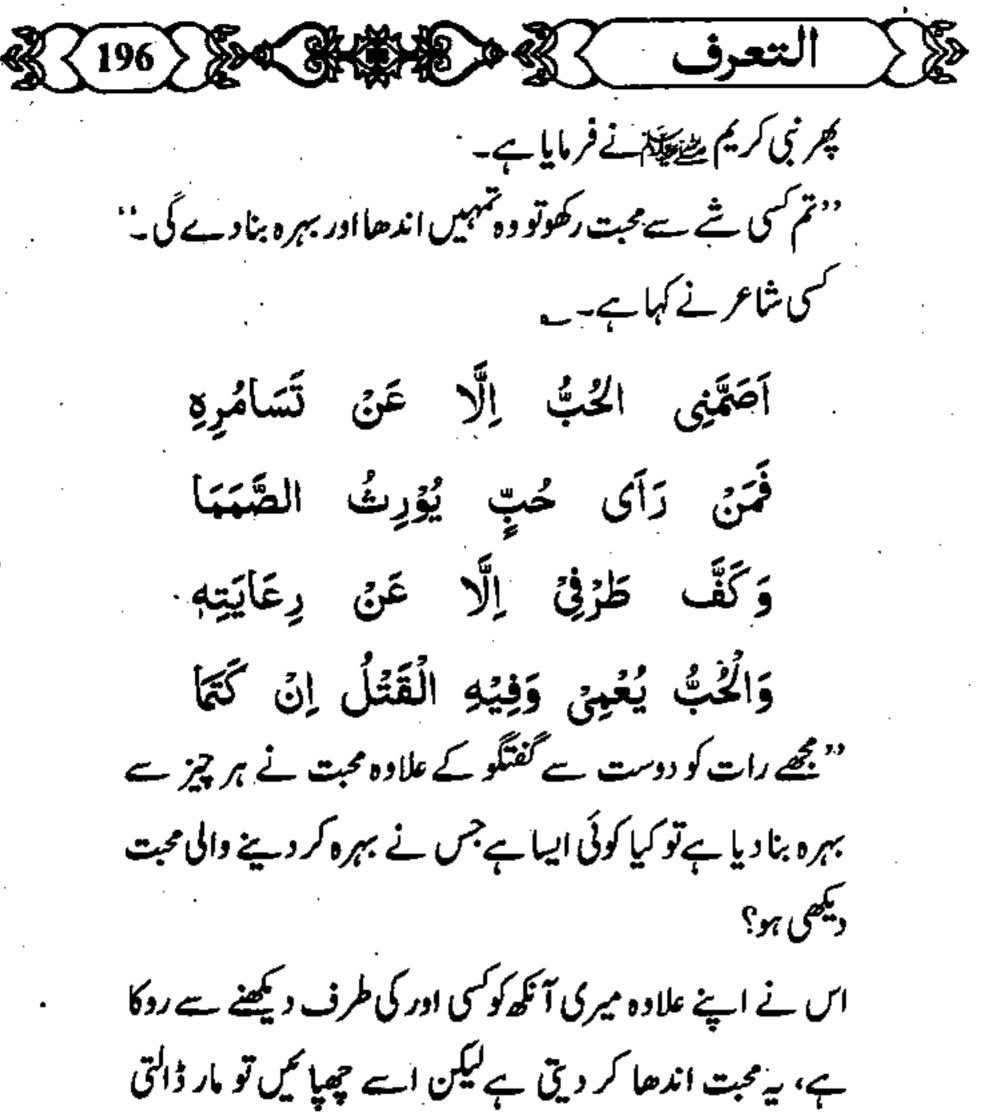
ایک اور صوفی کہتے ہیں محبت سہ ہے کہتم جسے جاہو، پسند کی چیز دے دو۔ حضرت ابو عبدالله نباجي دلاتين فرمات مي مخلوق ميں دلچي ليرا اور خالق ميں حتم ہوجانا محبت ہے۔ استہلاک (ختم ہوجاتا) بیہ ہے کہ تمہارا کچھ بھی نہ رہے، نہ تمہاری محبت کا کوئی سب ہواور نہ ہی وہ سبب سے قائم ہو۔ حضرت میل دانشد فرماتے ہیں جو اللہ ہے محبت کرے، زندگی ای کی ہے اور یکی دوس ہے ہوتو زندگی (کامزہ) نہیں۔ یہاں (عربی میں) هو العيش (زندگی وج بنے) كا معانى يد بن كماس كى



"اور میں نے تجھے خاص اپنے لئے بنایا۔" " سی کا نہ رہ جائے" کا مطلب سی ہے کہ اس میں غیروں کی پڑتال کرنے اور حالات دیکھنے کی فرصت ہی نہ رہے۔ ایک اور صوفی فرماتے ہیں''محبت'' دوطرح کی ہوتی ہے: محبت اقرار، سیہ ہر خاص و عام ہے ہوتی ہے۔ دوسری محبت وجد جو درست طریقے کی ہو، اس میں نہ تو اپنے آپ کو دیکھے اور نه بی مخلوق کو، نه سبب کو دیکھے اور نه حالات کو بلکہ وہ اسے دیکھنے میں ڈوبا رہے جو اللہ تعالیٰ کیلئے اور ای کی طرف سے ہے اور ای سلیلے میں کسی نے جمیں پیشعر پڑھ کر سنائے *یں*۔ن

195 التعرف أَحِبُّكَ حُبَّيْن حُبَّ الْهَوَى وَحُبًّا لِأَنَّكَ آَهُلٌ لِنَاكًا فَامَّا الَّذِي هُوَ حُبُّ الْهَوَى فَشْغَلْ بِنِكْرِكَ عَمَّنُ سِوَاكَا فَامًّا الَّذِي آنتَ أَهُلُ لَهُ فَلَسْتُ أَرَى الْكُوْنَ حَتَّى أَرَاكَا فَمَنَا الْحَمْدُ فِيْ ذَا وَلَا ذَاكَ لِيُ وَلَكِنُ لَكَ الْحَبْدُ فِي ذَا وَ ذَاكًا «میں تجھ سے دوطرح کی محبت کرتا ہوں، ایک عاشقانہ اور ددسری<sup>،</sup> صرف اس لئے کہ تو بی اس کے لائق ہے۔

ری عاشقانہ محبت تو وہ بیر ہے کہ میں دوسروں کے سوا صرف تیرا ذكركرتا ہوں۔ رہی وہ محبت کہ جس کا حقدارتو ہی ۔۔۔۔۔ تو وہ سہ ہے کہ میں جب تک بخصي ديکي نه لوں ، کا سَات کو بيس ديکھتا۔ چنانچہ میرے لیے اس میں اور اُس میں دلچی تہیں ہے تاہم يهان اور دمان صرف تيري حمد وثناء ہونی جاہے۔' حضرت ابن عبدالعمد دلائفة فرمات بين 'محبت' اليي حالت ہوتی ہے جو اند حا اور بہرہ کر دیتی ہے اور جب محبوب کے سوا ہر چیز سے اندھا کرتی ہے تو وہ اس کے علاوہ کمنی اور کونیس چاہتا۔

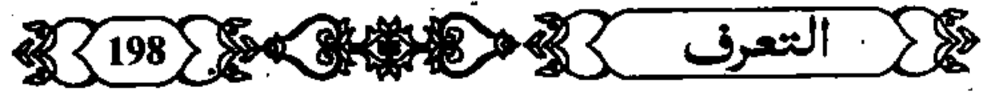


ادر بیشعربھی سنائے۔ فَرْطُ الْمُحَبَّةِ حَالٌ لَا يُقَاوِمُهَا رَآى الرَّصِيْلِ إِذَا حَحْنُوُرُهُ قَهَرًا يَلَنُّ إِنْ عَدَلَتُ مِنْهَ قَوَارِعُهُ وَإِنْ تَزَيَّدَ فِي تَعْدِيلِهِ بَهَرَا "انتہائی محبت وہ مال ہے جس کا مقابلہ بنیادی کام کرنے والے



\*\*\*\*





<u>باون وال بأب</u>

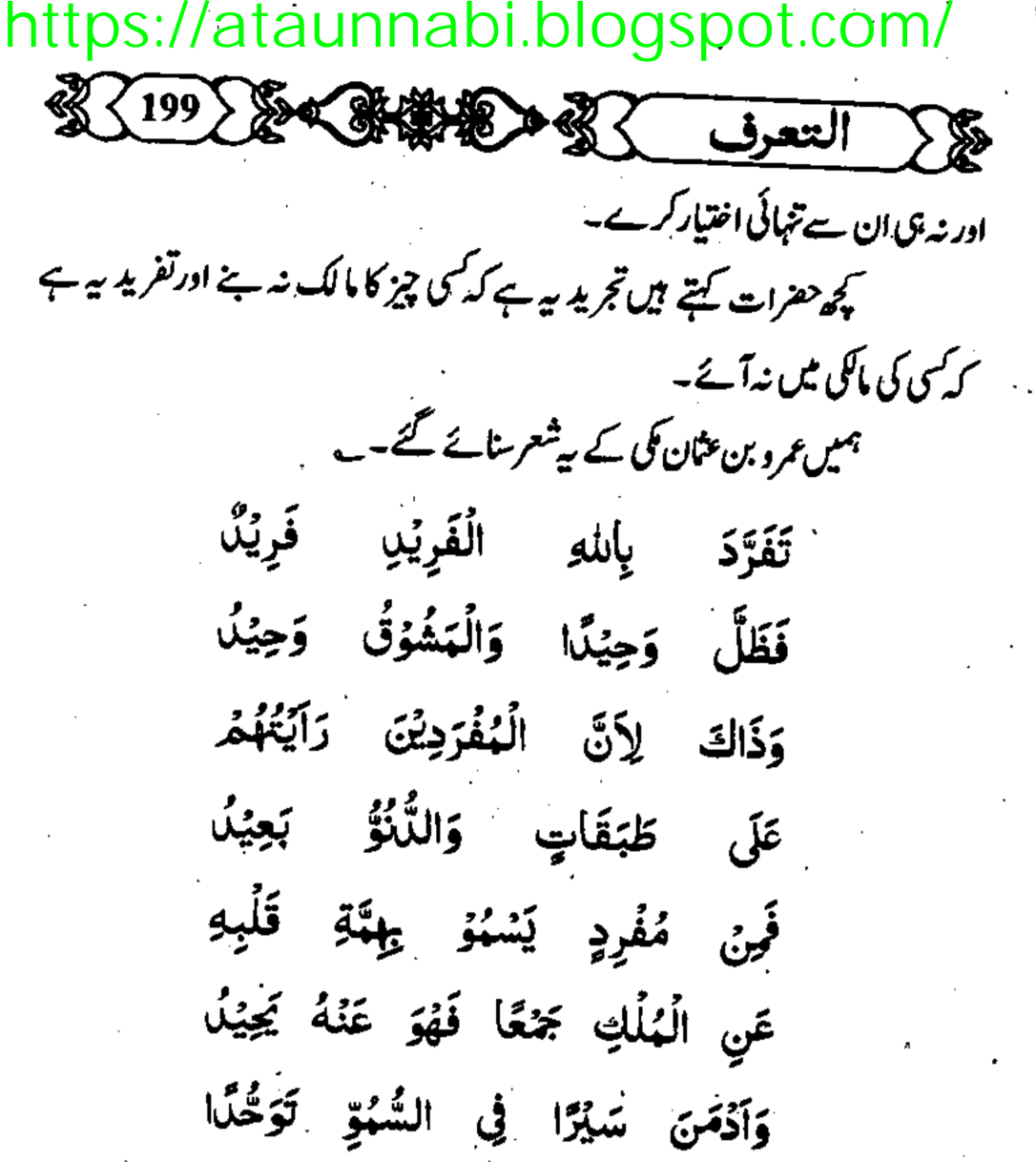
اصطلاحات صوفياء

''تجرید وتفرید'' <sup>ک</sup>ے بارے میں ان کے فرمان

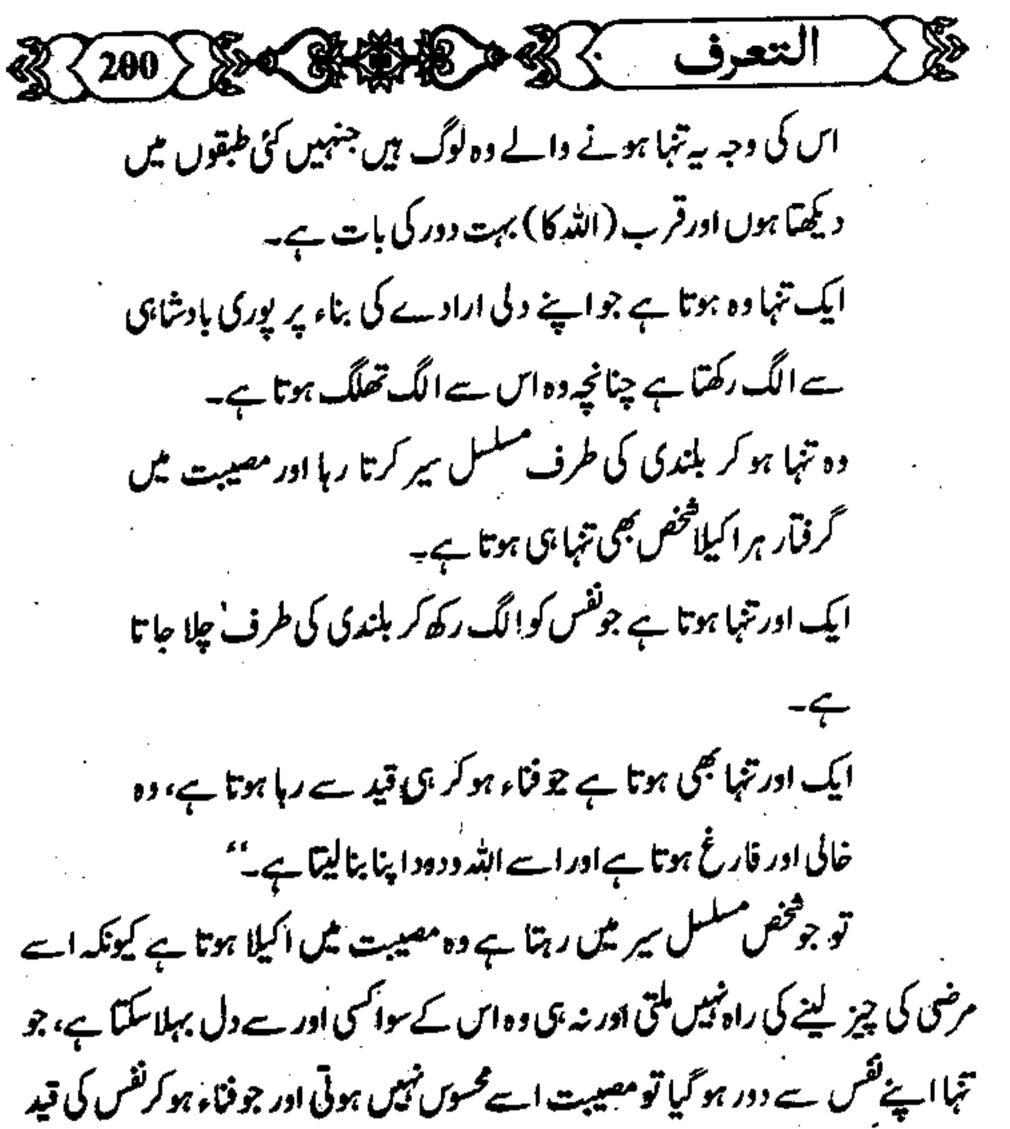
تجريد كامفهوم

تجريد کا معانی يہ ہے کہ صوفی اپنے ظاہر کو دنياوی ساز وسامان سے الگ رکھ اور باطنی طور پرجلد يا بد يركس چيز کا بدلہ نہ مائل بلكہ يدسب پچھ اللد کی طرف سے لازم ہونے والے حق كيليے كرے، اس كے علاوہ كى قسم كا بہانہ اور سبب نہ بنائے اور باطنی طور پر ان مقاموں کو ديکھنے سے دورر ہے جن میں وہ داخل ہے اور ان حالات کو ديکھنے سے باز رہے جن میں وہ اترا ہے یعنی ان چيزوں سے اسے سکون نہ طے اور انہيں گھے

نہ لگائے تفريد كالمفهوم: تفرید کا معانی بیر ہے کہ صوفی اپن طرح کے لوگوں سے جدا ہو جائے ، اپنے ہر حال کے موقع پر تنہا کہوا دراپنے فعلوں میں بالکل الگ تھلگ ہوجائے جس کا مطلب یہ ہے کہ اس کے سارے فعل صرف اللہ کیلئے ہوں اور اس میں وہ اپنے نفس کو نہ دیکھے، ند مخلوق کوسامنے رکھے اور نہ ہی کسی بدلے پر دھیان دے، کسی مجمی حال میں اپنے حال سے الگ رہے چنانچہ اپنے نفس کے اندرکوئی حال نہ دیکھے بلکہ اسے ان سے بدلنے والے کو دیکھ کر غائب ہوجائے، اپنے تند ول سے الگ رہے، ان سے دل نہ بہلا ۔



وَحِيْدٍ بِالْبَلَاءُ فريُلُ ۅؘڴڷ وَأَخَرُ يَسْبُوُ فِي الْعُلُوِ تَفَرُّدًا عَنِ التَّفْسِ وَجُدًا فَهِيَ مِنْهُ تَبِيْلُ وَآخَرُ مَفْكُوْكٌ مِنَ الْأَسْرِ بِالْقَنَا فَأَصْبَحَ خَلُوًا وَاجْتَبَاتُ وَدُوُدُ " کی اللہ کے ساتھ تنہا شخص الگ ہوا چنانچہ وہ تنہا ہو اور جس کا شوق موده تنبأنی ہوا کرتا ہے۔

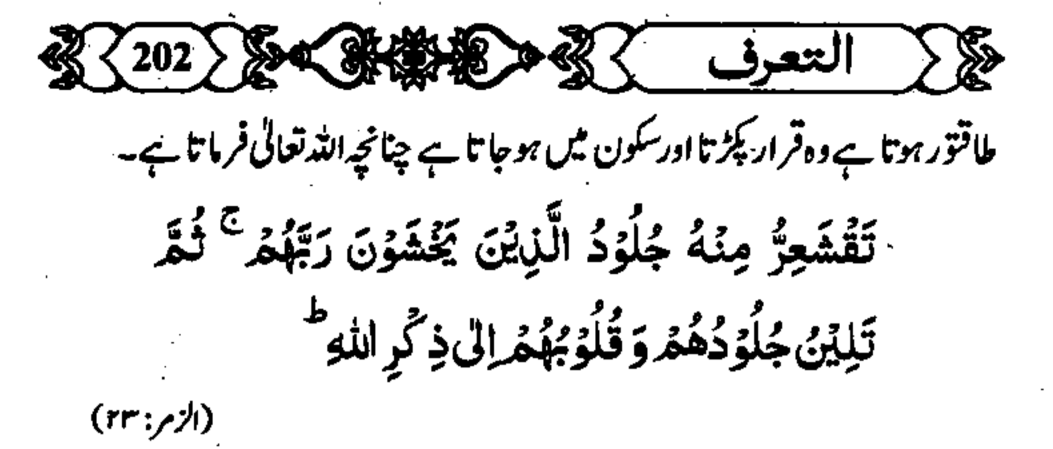


ے رہا ہوا، در حقیقت وہی چنا ہوا (اللہ کا) قریبی اور تنہا ہوتا ہے۔ \*\*\*\*



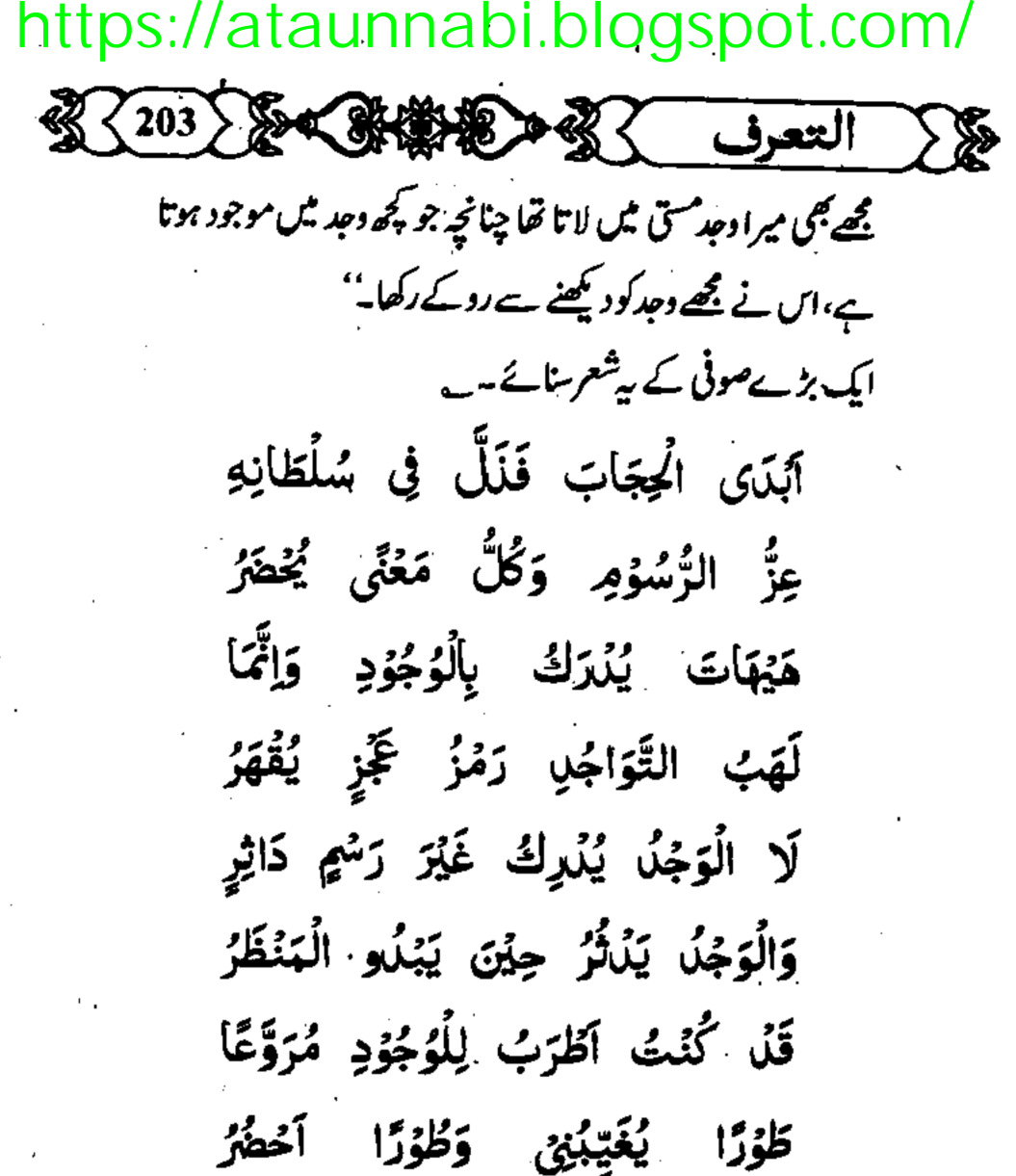
<u>ترين وال باب:</u>

د وجد' کے بارے میں ان کے فرمان وجد كامقهوم: وجد کا معانی وہ حالت ہے جو دل میں آئے، وہ گھراہٹ ہو،غم ہو، آخرت کے حالات پر تظرہو یا بندے اور اللہ کے درمیان حالت کا کھلنا ہو۔ وجد، صوفياء کے نزدیک: صوفیاءفر ماتے ہیں کہ دجد سے مراد دلوں کے کان اور آنکھ ہیں، (دیکھنے) اللہ تعالی فرما تا ہے۔ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَ لَكِنُ تَعْمَى الْقُلُوْبُ التي في الصُدُور (المجند) " بر کہ آنکھیں اندمی نہیں ہوتی بلکہ دہ دل انکہ صے ہوتے ہیں جو سینوں میں ہیں۔' يكرقر بايار أَوَ أَلْقَى الشَّبُعَ وَهُوَ شَهِيُرُ<sup>0</sup> (<sup>ت. ٢</sup>) "یا کان لگائے اور متوجہ ہو۔" چتانچہ جس کا دجد کمز در ہو جائے، وہ تواجد کرنے لگتا ہے۔ تواجد وہ حالت ہوتی ہے کہ جس کے دریع صوفی کے دل میں موجود حالت باہر دکھائی دیتی ہے لیکن جو **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



"اس سے بال کھڑے ہوتے ہیں ان کے بدن پر جواب زمر سے ڈرتے ہیں، پھر ان کی کھالیں اور دل نرم پڑتے ہیں یا دخدا کی طرف رغبت میں۔" وجد کے بارے میں حضرت نوری طالبین کا نظرید: حضرت نوری رالتین فرماتے ہیں کہ حضرت نوری رالتین فرماتے ہیں کہ دوہ آگ کی ایس لیب ہے جو باطن میں پیدا ہوتی ہے۔ پھر وہ فرماتے ہیں ' وجد' چلی جانے والی چیز ہے جبکہ ''معرفت' اللہ کے ساتھ ثابت ہوتی ہے اور الگ نہیں ہوتی۔"

ای بارے میں حضرت جنید دلائن کے پیشعر ملتے ہیں۔۔ ٱلۡوَجُلُ يُطۡرِبُ مَنۡ فِي الۡوَجۡلِ رَاحَتُهُ وَالْوَجُلُ عِنْنَ حُضُورِ الْحَقِّ مَفْقُوْدُ قَلُ كَانَ يُطَرِينِنُ وَجُدِينُ فَأَشْغَلَنِي عَنْ رُوَيَةِ الْوَجْلِ مَا فِي الْوَجْلِ مَوْجُوْدُ ''وجد، ایسے محض کومیتی میں لے آتا ہے جسے وجد میں سکون ہو جاتا ہے جبکہ بیرت کے سامنے جائے تو رہتا ہی نہیں۔



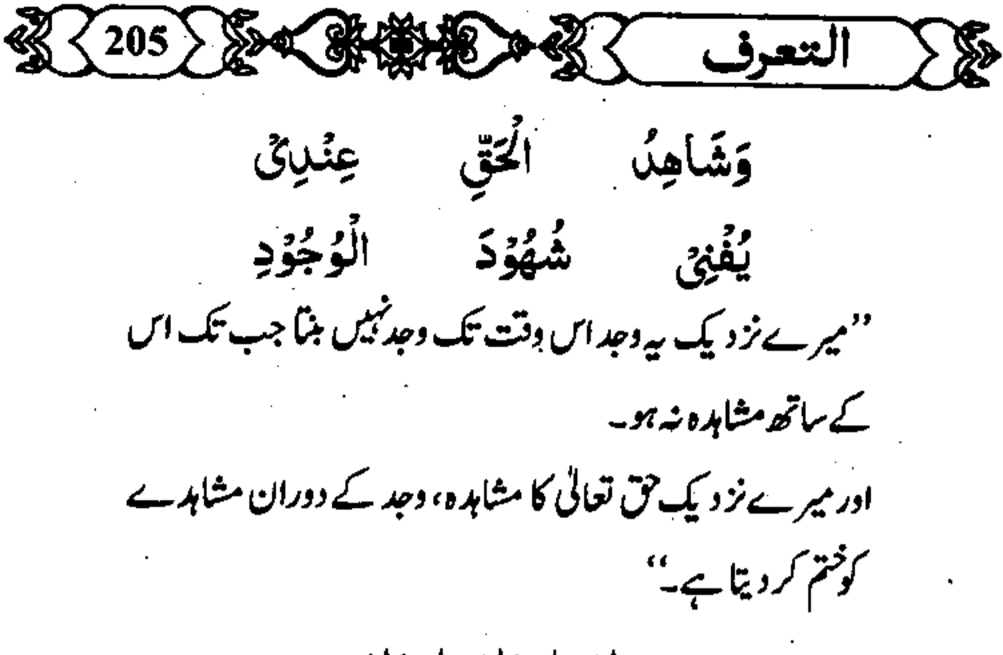
أَفْنَى الْوُجُودَ بِشَاهِدٍ مَشْهُوُدُهُ أَفْنَى الْوُجُوْدَ وَكُلُّ مَعْتًى يُزُكُرُ "مجوب نے بردہ جنایا تو اس کے دور می رسموں کی عزت اور ظاہری کیفیت ختم ہو گئی۔ یہ بڑے دور کی بات ہے کہ یہ حالت وجد کے ذریعے معلوم ہو جائے، وجد کی لپیٹ عاجزی کی نشانی ہے جو قابو میں آجاتی ہے۔ وجد مرف ختم ہونے والی رسم ہی کو یا سکتا ہے لیکن محبوب نظر آنے · پر دجدر ہتا ہی ہیں۔



میں وجد کی وجہ سے ڈرتے ہوئے متی میں آتا تو ایسی حالت ہوتی جو مجھے غائب بھی کرتی اور ظاہر بھی کر دیا کرتی۔ دیکھے جانے والے محبوب نے کسی کے پاس ہونے کی وجہ سے وجد کوختم کر دیا اور وجد کے ساتھ ساتھ باقی حالتوں کو بھی ختم کر دیا۔'' ایک صوفی فرماتے ہیں۔ '' وجد، حق تعالیٰ کی بشارتیں ہیں جو صوفیٰ کو اللہ کے مشاہدوں کے مقاموں تک لے جاتی ہیں۔''

مَنْ جَادَ بِالْوَجْلِ آحْرَى أَنْ يَجُوُدَ بِمَا يُفْنِى الُوُجُوُدَ مِنَ الْأَفْضَالِ وَالْمِنَنِ أَيُقَنْتُ حِيْنَ بَنَا بِالْوَجْلِ يَبْعَثُنِى آنَ الْجَوَادَ بِهِ يُوْفِي عَلَى الْحَسَن

''جو وجد دیتا ہے وہ اس بات کا زیادہ حق رکھتا ہے کہ مہر بانیوں ادر احسانوں کے ذریعے اس وجد کوختم کردے۔ جب ده وجد کی حالت میں دکھائی دیا تو مجھے یقین ہو گیا کہ دہ میری بتوجداس طرف پھیرے گا کہ وجد پیدا کرتے وقت وہ اچھا کام "\_6\_ > حضرت شبلی مظاففة كاشعر ب-ٱلۡوَجُلُ بخرذ عتياتى مَا لَمْ يَكُنُ عَنْ شَهُؤدِ



\*\*\*\*

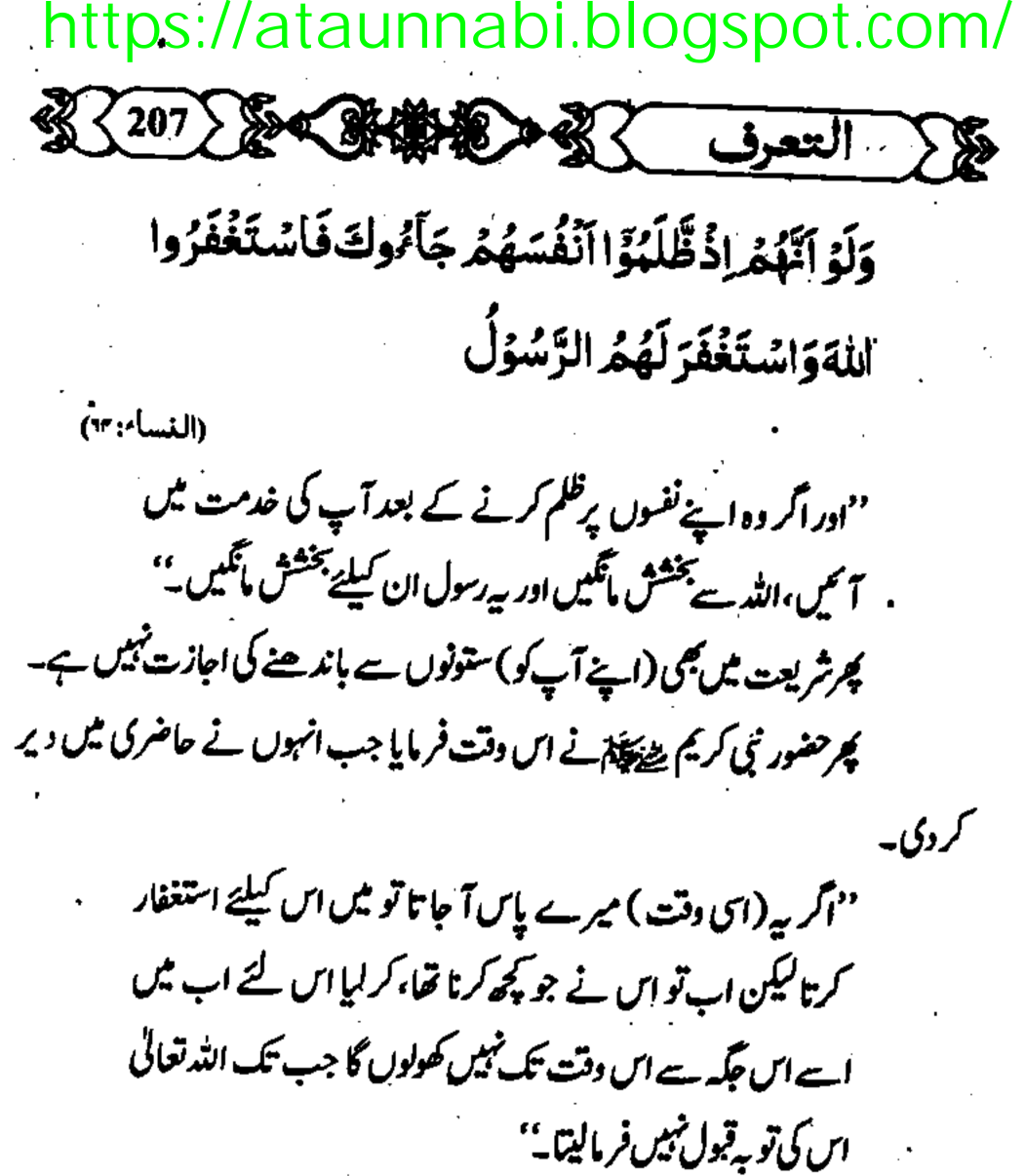
چوون وال باب

التعرف المجاهدي 206

د خلبہ' کے بارے میں ان کے فرمان

غلبه كامفهوم: · ' غلبہ' صوفی کی وہ حالت ہے جو اس میں دکھائی دیتی ہے اور اس کیلئے وہ کس سب اور ادب کو ذہن میں نہیں لاتا، اسے آنے والی باتوں کی پرکھ سے روکا جاتا ہے چنانچہ بھی بھار وہ ایسے لوگوں کے پاس جاتا ہے جو اسے نہ جانتے ہوئے بھی تاپسند کرتے ہیں اور جب اس کے وجد پر غالب چیز دل میں تھہراؤ آجاتا ہے تو اپنے وجد کی حالت میں آجاتا ہے۔ اس پر غالب ہونے والی چیزوں میں خوف، دید بہ عظمت، حیاء یا انہی حالات میں سے بچھ ہوتا ہے جیسے حضرت ابولیا بہ بن منڈر ریافنز کی اس حدیث

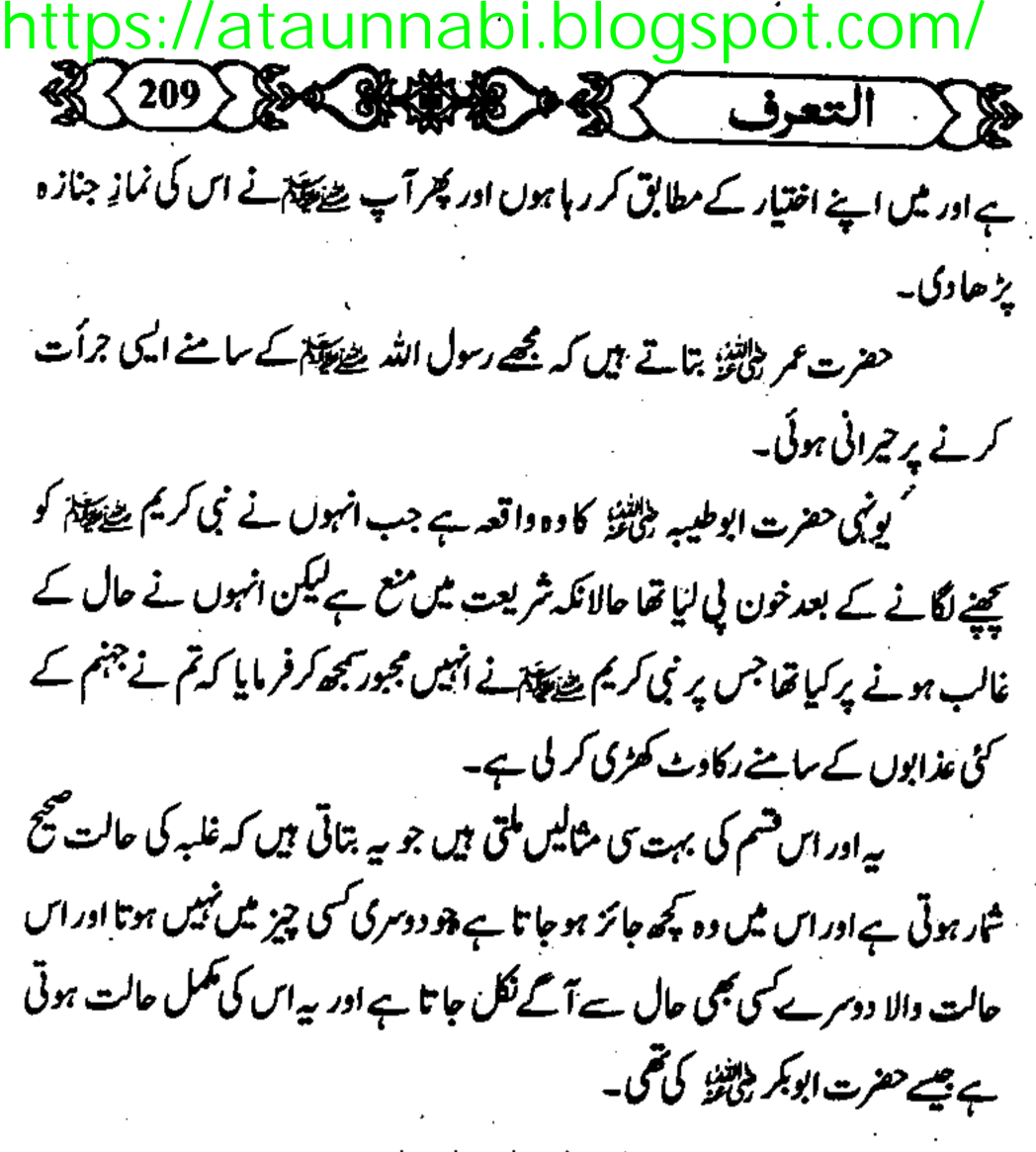
یا ہی حالات یں سے بنو قریطہ نے مشورہ کیا اور جب حضرت سعد بن عبادہ دی تفتیز کے میں آیا ہے جب ان سے بنو قریطہ نے مشورہ کیا اور جب حضرت سعد بن عبادہ دی تفتیز کے تحکم پر انہیں اتر نے کو فرمایا جس پر انہوں نے گلے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے انہیں ذنح کرنے کی بات کی پھر اس پر شرمندہ ہوئے اور جان لیا کہ انہوں نے اللہ اور اس کے رسول سے بیکہ کے بارے میں خیانت سے کا م لیا چنا نچہ ای حالت میں مجد کی طرف آ رسول سے بیکہ کے بارے میں خیانت سے کا م لیا چنا نچہ ای حالت میں مجد کی طرف آ رسول سے بیکہ کہ کہ کہ میں خیانت سے کا م لیا چنا نچہ ای حالت میں مجد کی طرف آ رسول میں تک اللہ تعالی میرے کئے پر میر کی تو بہ قبول نہیں فر ما تا اور جب اللہ کی طرف سے ان پر خوف طام کی ہوا تو وہ رسول اللہ سے تعلیم کی خدمت میں آنے سے رکاوٹ بن کیا حالا تکہ وہ ان پر واجب تھا کی کہ اللہ تعالی نے فر مایا ہے۔



پھر اللہ نے ان کی سچائی اور بیہ دیکھ کر انہوں نے خوف غالب آنے کی وجہ ے اپیا کیا، انہیں بخش دیا، ان کی توبہ کا تکم اتارا تو نبی کریم مطاق کی آبیں رہا کر دیا چنانچه جب حضرت ابولبابه دلائيز پرخوف حصاحما تو وه کمی سب کو ذېن میں نه لا سکے جو نی کریم سط کی طرف سے استغفارتھا کیونکہ اللہ کا فرمان ہے۔ وَلَوُ أَنَّهُمُ إِذْظَلَهُوا أَنْفُسَهُمَ اورادب کا دھیان نہ رکھ سکے۔ ادب بیرتھا کہ ان کی خدمت میں معذرت کرتے جن کی خدمت میں حاضری دیتے وقت بید بطی کر بیٹھے بتھے اور جیسے کہ حضرت عمر دلالانڈ کی دین کیلئے غیرت تھی چنانچا

التعرف المتعرف المعرف المعالي معالي المعالي الم رسول الله منظ ويَهْبَ في صلح حديد يك موقع ير صلح كرما جابي تو آب كسامين ركاوت ب جس پر آپ اٹھ کر تیزی سے حضرت ابو بکر طالبین کے پاس پہنچے اور رسول اللہ مسے بیتے کے بارے میں کہنے لگے کہ اے ابو کمر رٹائٹنا ! کیا آپ منظ کی کہ رسول الثدنہیں ہیں؟ انہوں نے کہا ہاں ضرور ہیں۔ انہوں نے پھر کہا کیا ہم مسلمان نہیں ہیں؟ اس پر انہوں نے کہا ہاں! ضرور ہیں۔ انہوں نے کہا کیا بیہ لوگ مشرک نہیں ہیں؟ انہوں نے کہا ہاں! ضرور ہیں اس پر انہوں نے کہا تو پھرہم اپنے دین پر دھیہ کیوں لگا کمی؟ حضرت ابو بكر طالقين نے کہا اے عمر طالقين ! اس بات کو مانو اور میں ان کے رسول الله يفي يكتب من كوابى ديتا ہوں - حضرت عمر دلا الله في كہا كہ ميں بھى ان ك رسول الله يشفي يتذاب في كوابن ديتا جون اور پھر پريشاني بڑھنے پر رسول الله يفيزيد كي خدمت میں پہنچ کر دہی باتیں کیں جو حضرت ابو کمر دائین نے کی تقین چنا نچہ آپ مسے کیتھ نے بھی انہیں وہی جواب دیا جو حضرت ابو بکر رٹائٹنڈ نے دیا تھا اور بیکھی فرما دیا کہ میں اللہ کا بندہ اور رسول ہوں، اس کے حکم کی مخالفت نہیں کیا کرتا چنانچہ وہ مجھے نا کا منہیں

حضرت عمر ولا تعنی فرماتے ہیں کہ اس کے بعد میں نے روزے رکھے، صدقہ و نیرات کیا، غلام آزاد کے اور نمازیں ادا فرما میں اور پھر مجھے اپنے ان الفاظ کی بابت جن کا خوف تھا بیامید ہوئی کہ اب میرا معاملہ درست ہوگا۔ ایسے ہی حضرت عمر ولا تعنیٰ کا حضور نبی کریم سط تعنیق پر عبد اللہ بن ابی منافق کی نماز جنازہ کے متعلق اعتراض ہے اور حضرت عمر ولا تعنیٰ کہتے ہیں کہ میں حضور نبی کریم مین خلاب کہ اس نے کھڑا ہو گیا اور عرض کیا یا رسول اللہ سط تعنیق کہ کیا اس پر نماز جنازہ پر حضر ہیں حالا نکہ اس نے قلال فلال دن ایسی ایسی بی تعنیق کہ کیا اس پر نماز جنازہ پر حض وہ دن بتائے۔ حضور نبی کریم سط تعنیق نے فرمایا اے عمر ولا تعنیٰ اور پھر حضور نبی کریم وہ دن بتائے۔ حضور نبی کریم سط تعنیق نے فرمایا اے عمر ولا تعنیٰ اور پھر حضور نبی کریم ال



\*\*\*\*

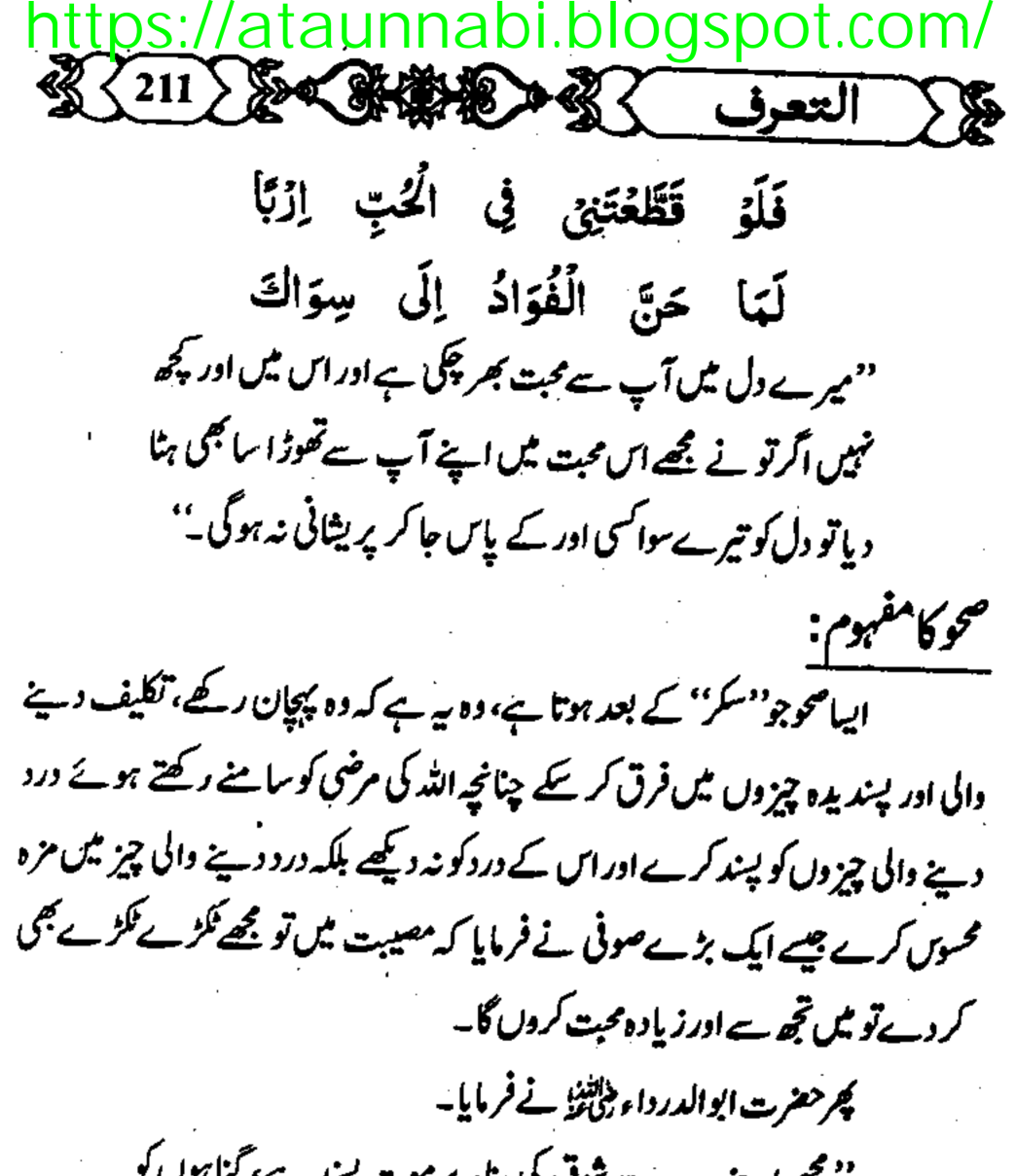


ليچين وال باب

دوسکز کے بارے میں ان کے فرمان

سكركامفهوم:

سکر ہیہ ہوتا ہے کہ صوفی چیز دن کو پہچان کے لیکن انہیں ان کے اصلی ناموں ے پہچانیا نہ ہو اور وہ یوں کہ وہ اللہ کا ساتھی بنے پر چیزوں کے فائدے اور لذتیں نہ جانتا ہوادر نہ ہی ان کے خلاف چیزوں سے داقف ہو کیونکہ اللہ کو اچھی طرح پہچانے کے بعد وہ تکلیف دینے والی اور مزید چیزوں کی پہچان نہیں رکھ سکتا جیسے حضرت حارثہ ر طلقن کی طرف سے حدیث کی بیر روایت ملتی ہے کہ: مجھے اس کا پتھر اور مٹی، سوتا اور چاندی ایک جیے لگتے ہیں۔ چر حضرت عبداللہ بن مسعود ریافنہ کا فرمان بھی ہے کہ بہیں معلوم کہ میں کس حال میں ہوں، ماندار ہوں یا فقیر، اگر فقیری ہے تو اس میں صبر ہوتا ہے لیکن اگر مالداری ہے تو اس میں سکر ہوتا ہے۔ ایسے موقع پر وہ فائدہ مند اور نقصان والی چیزوں کو پہچان نہ سکے اور ان کے ذ بن میں صبر اور سکر جیسی اللہ کی یا تیں بڑھ کر تھیں۔ ایک صوفی شاعرنے کہا ہے۔ قَبِ اسْتَوْلَى عَلَى قَلِّي هَوَاكَ وَمَا لِي فِي فُوَادِي مِن سِوَاك



' مجھے اپنے رب سے شوق کی بناء پر موت پسند ہے، گناہوں کو ، منانے کیلئے بیاری پند کرتا ہوں اور اپنے رب کے سامنے عاجز بن كررين كيلي فقيروں سے پيار ركھتا ہوں۔' ایک صحابی کے بارے میں بھی آتا ہے کہ انہوں نے فرمایا۔ · · موت اور فقیری جیسی دو تا پیندید ، چیزیں کیا خوب گتی ہیں۔ · · بیہ حالت کمل ہوتی ہے کیونکہ ''سکر'' والاضحض یے علمی میں تابسندیدہ چیز میں مرفار ہو جاتا ہے اور اسے اس کی تاپندید کی سے الگ ہوتا ہے، بید وقتض ہوتا ہے جو مزیدار چیزوں کی بجائے درد دینے والی چیز کو پسند کرتا ہے اور پھرالیں چیزوں میں مزہ محسوس کرنے لگتا ہے کیونکہ ایسا کام کرنے دالے کو وہ خوب دیکھ رہا ہوتا ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كي التعرف كي 212 صحو والاتخص (جس کی پہچان سکر کی پہچان سے پہلے ہوتی ہے) تواب دیکھنے یا بدلہ لینے کیلئے کئی مرتبہ لذت والی چیزوں کے مقالب میں درد دالی چیزوں کو پند کرتا ہے حالانکہ وہ درد والی چیز دن میں تکلیف والا اور لذت کی چیزوں میں لذت اتھانے والا ہوتا ہے۔ صحود سکر کی یہی پہچان ہے۔ ہمیں ایک بڑے صوفی کے بیشعر سنائے گئے۔ كَفَاكَ بِأَنَّ الصَّحُوَ أَوْ جَلَ أَنَّتِي فَكَيْفَ بِحَالٍ الشُّكْرِ وَالشُّكْرُ أَجْدَرُ فَحَالَاكَ لِنُ حَالَانِ صَحْوٌ وَ سَكْرَةٌ فَلَا زِلْتُ فِي حَالَىٰ أَصْحُوُ وَ أَسْكُرُ ''تمہارے لئے یہی کافی ہے کہ''صحو''نے میرے اندر کریہ زاری ' پدا کر دی ہے توسکر کے حال میں کیا ہو گا حالانکہ سکر میں رہنا زيادہ مناسب ہے۔ صحوا ورسكرجيسي تمهاري ددنول حالتيس مميري تجمي بين چنانچه مي تجمي میشہ صحو دسکر ہی میں رہا ہوں۔' اس کا مطلب بہ ہے کہ پر کھنے کی حالت نے جب میرے اندر کی حالت ختم کر دی اور تمہاری حالت پیدا کر دی ہے توسکر کی حالت کیسی ہو گی (اس کے دوران مجھ میں پر کھ نہ ہوگ ) چنانچ صرف اللہ بن ہے جو میرے کئے جانے والے کاموں کی مجھے توقیق دیتا اور میرے حالات کا دھیان رکھتا ہے، یہ دونوں چزیں مجھ میں ہیں اور سے میری نہیں بلکہ اللہ کی طرف سے ہیں اور میں ان دونوں حالتوں میں ہمیشہ رہوں گا۔ \*\*\*\*



چھپن واں باب:

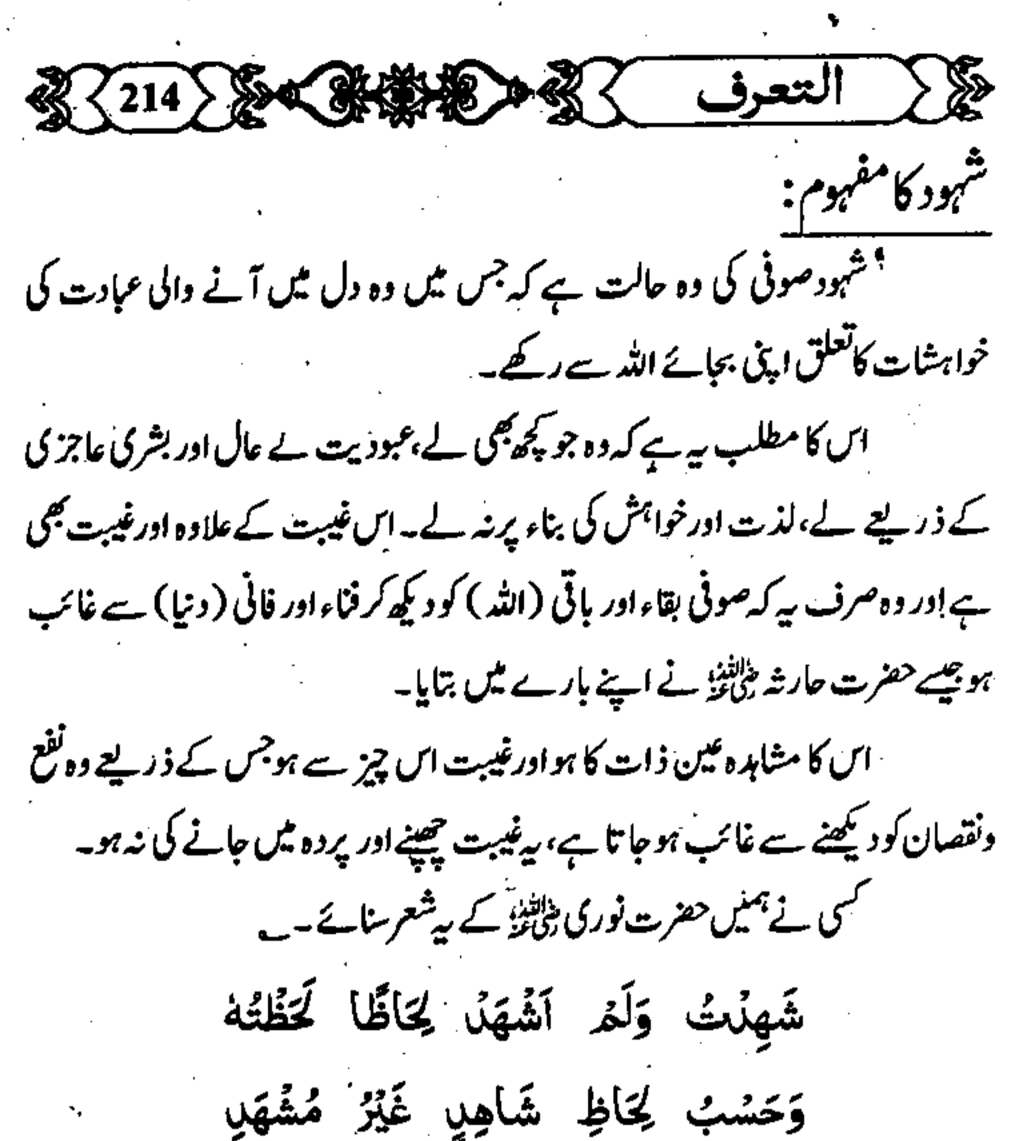
، <sup>د</sup>غیبت وشہود' کے بارے میں

ان کے فرمان

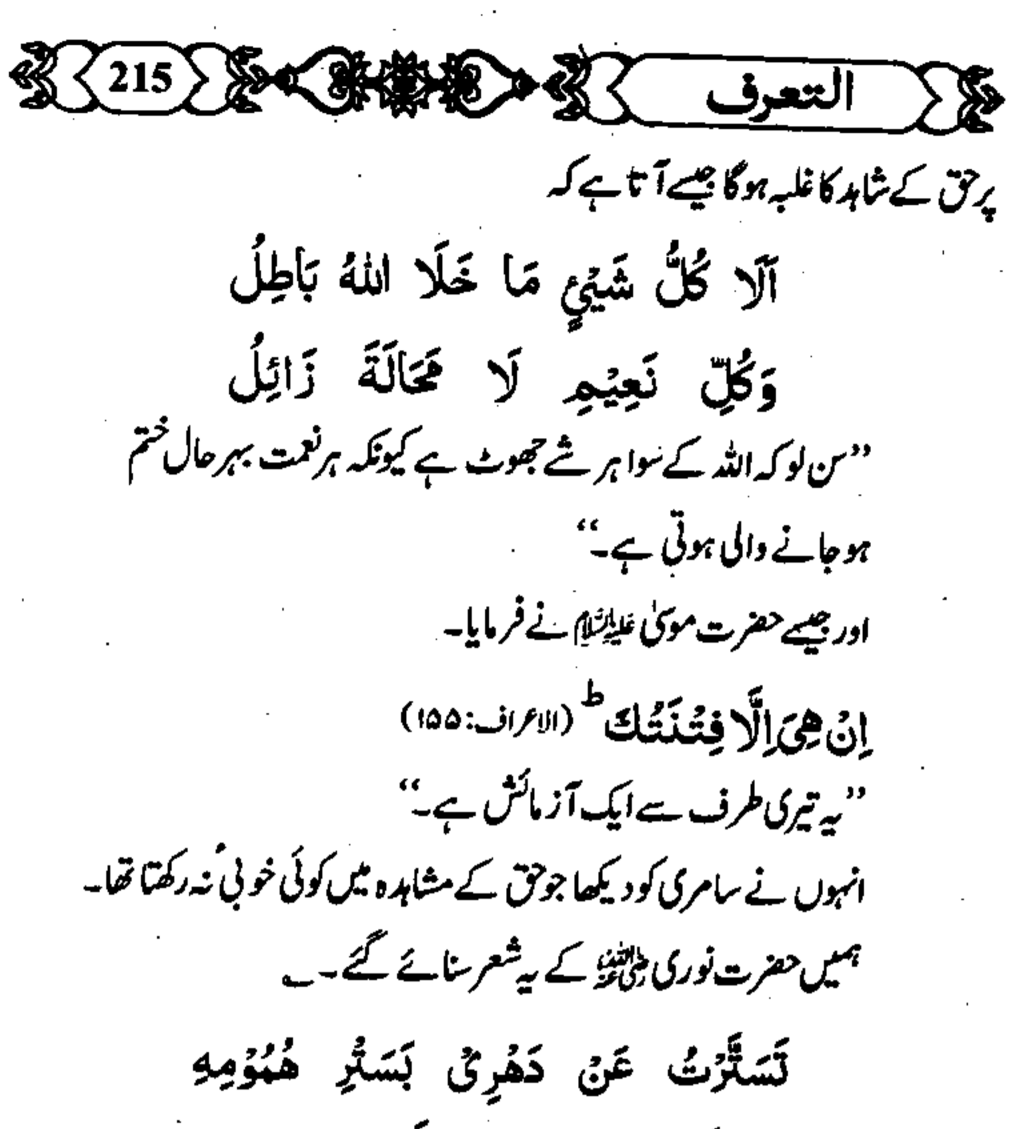
غيبت كامفهوم · ' نیبت'' بیہ ہے کہ اپنے تفس کی خواہ شوں سے دور رہے اور انہیں دیکھنے بھی نہ پائے اور بیاس کے ساتھ کی ہوتی ہیں اور اس میں موجود ہوتی ہیں البتہ وہ حق کی بسنديده چيزوں كود كم كران سے الك رہے جيسے حضرت ابوسليمان داراتى دائن نے اس

. . .

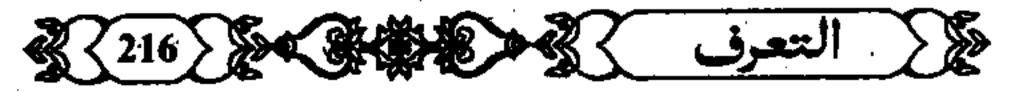
"جب انہیں اوزاع سے کمی تن اس بات کا پت چلا کہ آپ ک نیکوں آتھوں والی لونڈی کو ہم نے بازار میں دیکھا ہے اور انہوں نے فرمایا کہ کیا وہ نیکوں آتھوں والی ہے؟ کہ ان کے دلوں کی آنکھیں کملی ہیں لیکن سروں کی آنکھیں بند ہیں۔' اس پر انہوں نے بتایا کہ اس لونڈی سے ان کا غائب ہوتا اس کی نیگونی ک ، وجد سے تعا حالانکہ آپ اس کی آنکعیں ساہ دیکھنے کے خواہش مند تھے۔ اس کا پتہ ان کے اس فرمان سے چکتا ہے کیونکہ آپ نے یوچھا تھا: کیا وہ نيلکوں آنکھوں والی ہے۔



وَغِبْتُ مَغِيْبًا غَابَ لِلْغَيْبِ غَيْبُهُ فَلَاحَ ظُهُوُرُ غَيْبِهِ غَيْرُ مُفَقَدٍ " میں نے مشاہدہ تو کیا گر اس طرح نہیں جسے دیکھتا ہوں، اس مشاہدے کے لئے آنکھ کافی ہے جس کا مشاہدہ نہ ہو سکے۔ اور میں ایساغائب ہوا کہ غائب کیلئے اس کا غائب ہوتا نہ رہا چتانچہ اس کے غیب ہونے کا چکارا ہوں ہوا کہ وہ کم نہ رہا۔" شہود کے بارے میں ہمارے پچھ مشائج نے وضاحت کرتے ہوئے فرمایا: شہود ہے ہے کہ تم جو پچھ بھی دیکھو، اسے بلکا جان کر دیکھو کہ اس میں کوئی خولی ہیں کونکہ تم



مُحَيِّرَةً فِي ْ قَدْرِ مَنْ جَلَّ عَنْ قَدْرِيْ فَلَا اللَّهُرُ يَدُرِيْ انَّنِيْ عَنهُ غَائِبٌ وَلَا أَنَا أَدْرِيْ بِالْخُطُوْبِ إِذَا تَجْرِيْ إذا كَانَ كُلِّي قَائِمًا بِوَفَائِهِ إذا كَانَ كُلِّي قَائِمًا بِوَفَائِهِ مَا حَيْدَ يَن اللَّهُو مَا حَيْدَ يَن اللَّهُو مَا حَيْدَ مِن مِران مول جومرى عزت م بره مرب مرب



چنانچ زماندی جانتا ہے کہ میں اس سے غائب ہوں اور نہ میں ان خطابوں کو جانتا ہوں جو جاری ہیں۔ جب میرا پوراجسم وفاء کرنے کو کھڑا ہے تو جھے سے پرداہ نہیں کہ زمانے میں کب تک زندہ رہوں گا۔'

#### \*\*\*\*

. .

• • •

.



ستاون وال باب:

«جمع وتفرقه، کے بارے میں ان کے فرمان

جمع كالغت اور اصطلاح مي مقبوم: " جمع كالغت اور اصطلاح مي مقبوم: " جمع" كى ابتداء اراده كوايك كرنا ب اور اس كا مقصد يد بس سار اراد ب فل كرايك اراده بن جائح چنانچه حديث مي ب كه " جوسب ارادول كوآخرت كاليك اراده بناليس تو التداس كس سار ب ارادول كے لئے كافى ہوگا اور جس كے اراد ب بكھر كے تو بھر التد كو پرداه نہ ہوكى خواه ده كى بحى دادى مي تياه موتا بھرتا رب"

جمع كااصطلاحي معانى: موفوں کے زدیک "جم" ہی ہے کہ بداس کیلئے حال بن جائے جس کا مقعد یہ ہے کہ اس کے اراد ہے کہیں بھرنہ جائمی ادر پھروہ انہیں بندے کی طرح اکٹھا کرتے پھرے بلکہ ارادے اکشے ہوجا کی اور انہیں جمع کرنے والے (اللہ) کے مشاہدے کے ساتھ ایک ارادہ بن جائے اور 'جنع'' کا مطلب ہورا ہوجائے کیونکہ بدمعا کم صرف اللہ کے ساتھ ہے، کی اور کے ساتھ ہیں۔



وو" تفرقہ جو"جم" کے بعد ہوتا ہے اور اس کا مقصد بندے اور اس کے



ایک اور صوفی نے فرمایا (اللہ نے) انہیں اپنے ساتھ اس وقت جمع کیا جب انہیں ان کی طرف سے کوتا ہی کے باوجود اپنے ساتھ ملا لیا اور انہیں اس دقت اپنے سے جدا کیا جب انہوں نے اپنے پائ چھ ہوتے ہوئے اس سے چھ مانکا تو اس طرح وہ بجمر بجئ كيونكه اس في اسباب ك ساته طلب كيا اور اس وقت جمع حاصل موتى جب انہوں نے اسے ہر دروازے میں و کما چنانچہ جو تغرقہ بیان کیا گیا ہے، بھی وہ ہے جوجمع سے پہلے تھا۔ اس کامنہوم بیہ ہے کہ اپنے عملوں کے ذریعے اس کا قرب تفرقہ کہلاتا ہے اور جب وہ اسے دیکھیں کہ وہ انہیں قریب کررہا ہے تو بیہ جمع ہے۔ کمی نے ہمیں ایک بڑے صوفی کے بیشعر سنائے۔

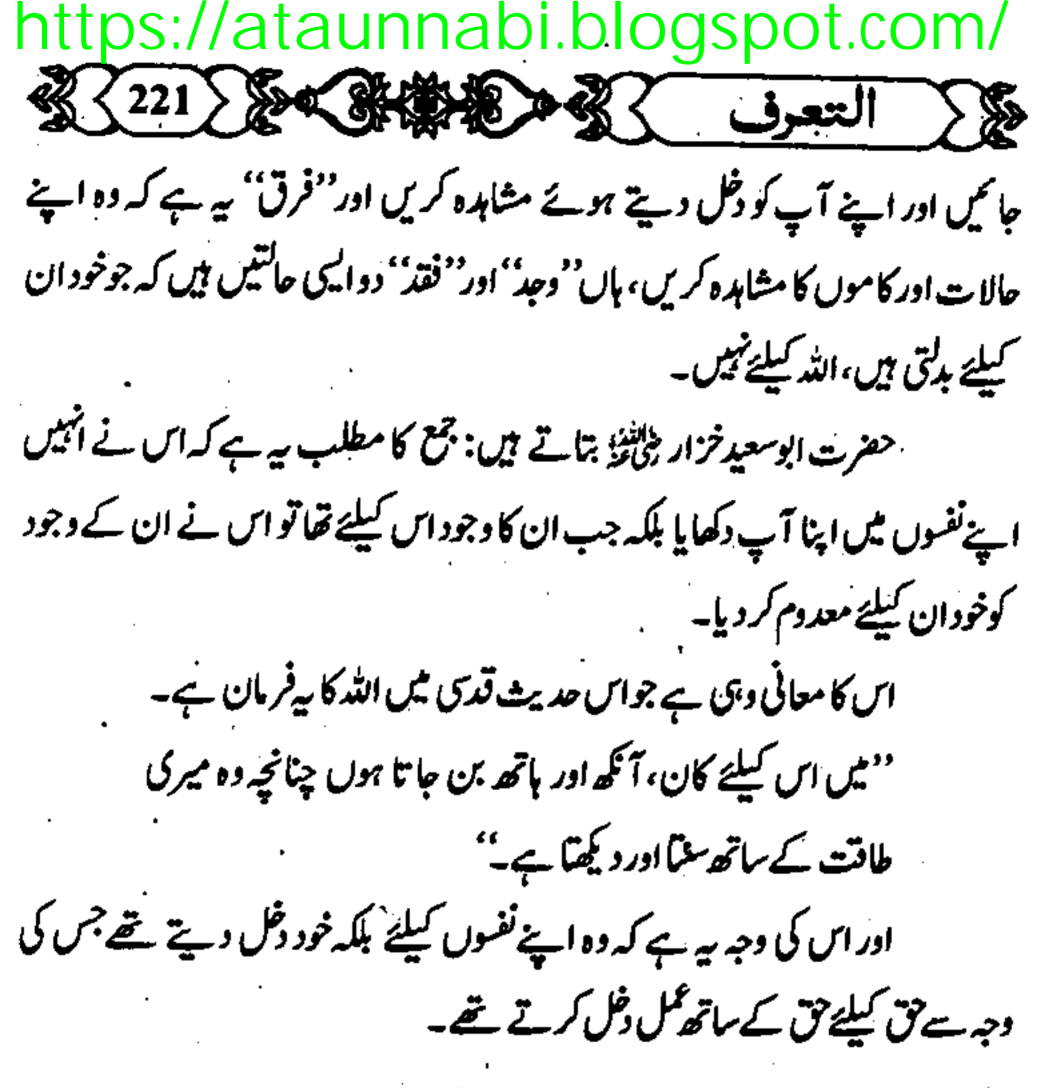


ٱلْجَهْعُ ٱفْقَدَهُمْ مِنْ حَيْثُ هُمْ قِدَمًا وَالْفَرْقُ آوُ جَدَهُمْ حِيْنًا بِلَا آثَرِ فَاتَتْ نُفُوْسُهُمْ وَالْفَوْتُ فَقْلُهُمُ فِي شَاهِرٍ جُمِعُوًا فِيْهِ عَنِ الْبَشَرِ وَجَمْعُهُمْ عَنْ نُعُوْتِ الرَّسْمِ مَحْمُوْهُمْ عَمَا يُؤَيُّرُكُ التَّلُوِيْنَ بِالْغَيْرِ وَالْحِيْنُ حِيْنَ تَلَاشَتْ فِي قَدِيْمِهِمُ عَنْ شَاهِلِ الْجَبْعِ إِضْمَارٌ بِلَا صُوْرَ عَنْ شَاهِلِ الْجَبْعِ إِضْمَارٌ بِلَا صُوْرَ عَنْ شَاهِلِ الْجَبْعِ إِضْمَارٌ بِلَا صُوْرَ عَلَيْهِمُ مِنْهُ حِيْنَ الْفَرْقِ مَا عَطَفَتْ عَلَيْهِمُ مِنْهُ حِيْنَ الْوَقْتِ فِي الْفَرْقِ مَا عَطَفَتْ

فَالْجَهُعُ غَيْبَتُهُمُ وَالْفَرْقُ حَضْرَتُهُمُ وَالْوَجُلُ وَالْفَقُلُ فِي هَنَيْنِ بِالنَّظَرِ "جمع نے انہیں اس وقت م کیا جہاں وہ قدیم دور میں ستھے جبکہ "فرق" في أبيس بحدد يركيك موجود كياليكن اس كاكوني اثريدا نه بوا. ان کے نفوس کمو کئے اور بیہ درحقیقت ان کا اپنا کھونا تھا اس شاہد حقیقی کے نظارے میں جس میں تلوق کو چھوڑ کر یہ کیجا کر دیئے £ ... رہم کی خوبیاں چنور کران کا "جمع" ہوتا ہے ہے کہ اس چز سے مث **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



ان کا بیفر ماتا کہ 'ان کے نفس فوت ہو گئے' اس کا مطلب بیہ ہے کہ انہوں نے اپنے نغبوں کو وجود کے دقت ای طرح ویکھا جیسے وہ پہلے تھے کہ اپنے لئے <sup>ز</sup>فع و القصان کے مالک نہ بتھے اور ان کے متعلق اللہ کے علم میں تبدیلی نہیں آئی۔ ان کے جمع کا مطلب بیہ ہے کہ دہ انہیں ان کی رسی خوبیوں سے مثاتا ہے (جو ان کے تعل اور خوبیاں ہیں ) اور وہ یوں کہ ان میں ردوبدل اور تبدیلی نہیں ہوتی بلکہ وہ ایسے ہوتی ہیں جیسے اللہ کے علم میں تھیں چنانچہ ان کا حال اس وقت ختم ہوا جب وہ قدیم علم میں موجود ستھے کیونکہ اس وقت وہ معدوم شتھے، نہ موجود شتھے اور نہ ہی ان کی صورتم تحسی ادر جب اس نے انہیں وجود دیا تو انہیں وہ سب کچھ دے دیا جو ان کے حصے میں لَالِيا مواحمًا چِنانچہ 'جمع'' سے بے کہ وہ اپنے آپ کو اپنے موجود ہوئے سے غائب ہو



\*\*\*\*



اثھادن وال باب

دد تجل اوراستتار' کے بارے میں

ان کے قرمان

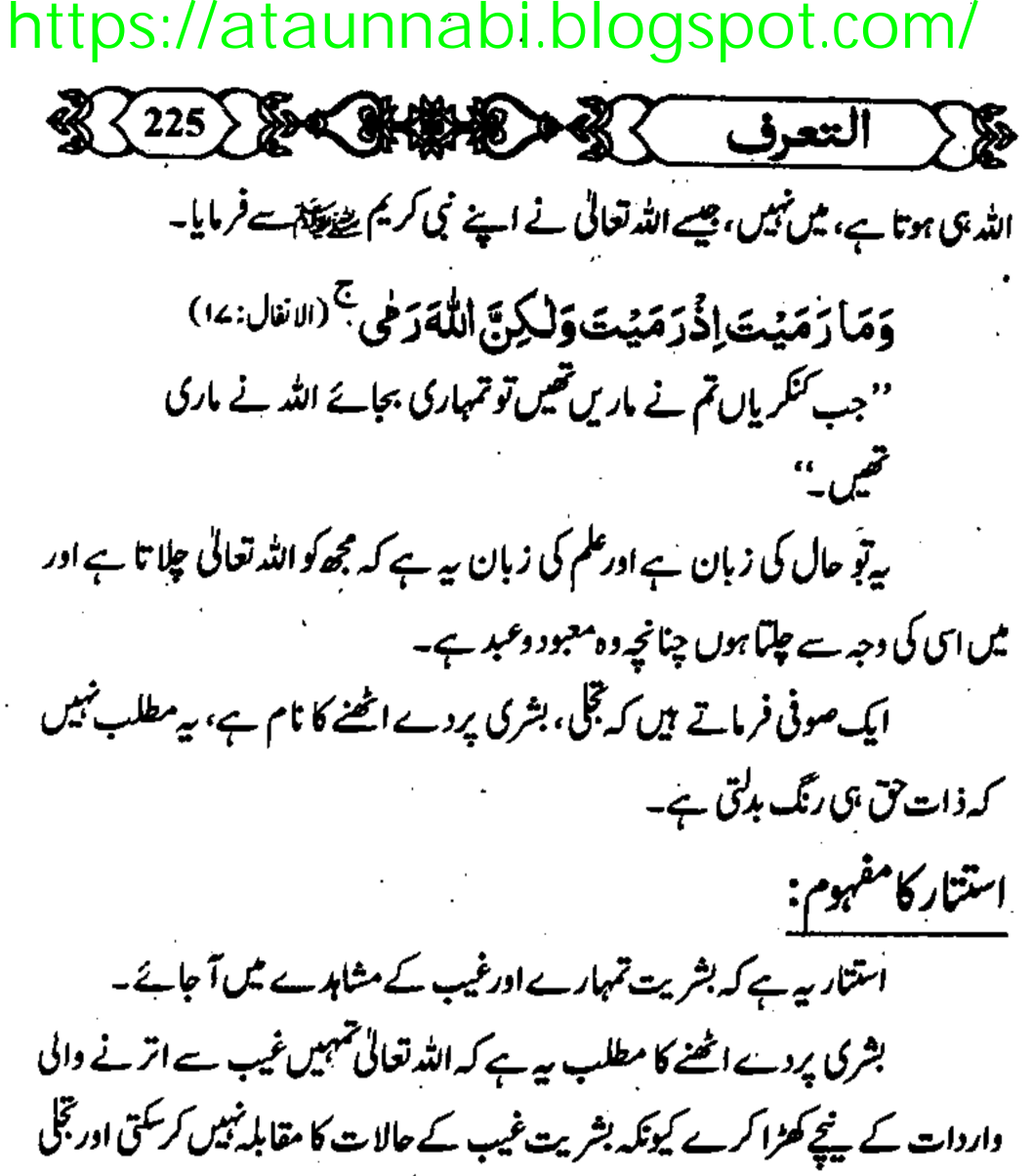
تجلى كامفہوم: حضرت سہل مُنْكَنْنُهُ فرماتے ہیں کہ'' جمل'' کی تمین حالتیں ہوتی ہیں۔ تجل ُ ذات جے مکاشفہ کہتے ہیں، بخل صفات ذات، بیدنور کی جگہ ہے اور بخل تھم ذات، بید آخرت اور اس میں موجود ہر شے کا نام ہے۔ ان کے فرمان'' تجلَّ ذات جسے مکاشفہ کہتے ہیں'' کا مطلب دنیا میں دلوں کا كشف ب جسي حضرت عبدالله بن عمر رظافة أفرمات بي كه جم ف الله كو أن ون (طواف) میں مل کر دیکھااور نبی کریم پیش کے نے فرمایا۔ "اللہ کی یوں عمادت کر وجسے اسے دیکھ *دے ہو۔*" ادر ذاتوں کو قیامت میں دیکھنا ہوگا۔ · · · بخل صفات الذات اور بدنور کی جگہ ہے' کا مطلب بیر ہے کہ اسے اس (خدا) کی قدرت نظر آیئے اور وہ اس سے ڈرنے نہ پائے، وہی اس کیلیے کافی ہوادر وہ اس کے علاوہ کسی اور سے امید نہ لگائے اور اللہ کی ساری صفیق ایسی جی جی جس حضرت حارثه بلاظن في قرمايا -

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المتعرف المعالية المحالية محالية محالية محالية ا " بوں معلوم ہور ہا ہے جیسے میں اپنے رب کا عرش تعلم کھلا د کچر ہا ہوں۔' تو شاید انہیں حدیثوں میں ان کی کلام نظر آئی توخبران کیلئے یوں ہو گئی جیے وہ اسے دیکھ رہے ہوں۔ تحکم ذات کی بخلی آخرت میں ہو گی کہ ایک فریق جنت اور دوسرا جہنم میں سمی صوفی نے فرمایا ہے کہ باطنی چیزوں کیلئے بخل حق کی علامت ہی ہے کہ باطن اس چیز کودیکھے جس کو بیان نہ کر سکے اور جسے نہم اپنے گھیرے میں لے لے چنانچہ جوابے بیان کرتا اور بحقتا ہے تو وہ اس کی دلی دلیل ہوگی، وہ اللہ کی عظمت کو نہ دیکھتا ہو اس کا مطلب سے سے کہ وہ اس چیز کو دیکھے جسے بیان نہ کیا جا سکے کیونکہ وہ بتعظیم اور ہیت کو دیکھتا ہوگا اور بیہ چیز اسے اس بات سے روکے گی کہ وہ مشاہدہ میں آنے والے حال کو حاصل کرے۔ ای سلسلے میں انہوں نے ہمیں کمی کے بیشعر سنائے۔ إِذَا مَا بَدَتْ لِيُ تَعَاظَمْتُهَا فَأَصْدُرْ فِي حَالٍ مَنْ لَمَ يَرِدُ أجدك إذا غبت عتى وَأَشْهَدُ وَجُرِي لَهُ قُلْ فَقِلُ فَلَا الْوُصُوْلُ يُشْهِدُنِي غَيْرَةُ مُنْفَردُ أشقده যি وَلَا



بحج محن وَفُرِ قُتُ عَمَّى الْعَدَد فَقَرُ دُ التَّوَاصُلِ مَثْمَى الْعَدَدُ "جب حقیقت (خدا) میرے سامنے آئی تو میں نے اے عظیم جانا چنانچہ میں ال شخص کی حالت میں واپس ہوتا ہوں جو ایجی آیا جانا چنانچہ میں ال شخص کی حالت میں واپس ہوتا ہوں جو ایجی آیا میں ال وقت اے پاتا ہوں جب میں ال کی وجہ ے اچ آپ میں ال وقت اے پاتا ہوں جب میں ال کی وجہ ے اچ آپ رہا۔ چنانچہ رندتو ال ے ملاقات بحص ال کے علاوہ بحد دکھاتی ہے اور رہا۔ نہ ہی اکیلا میں اس کا مشاہدہ کر سکتا ہوں۔ میں اکیلا میں اس کا مشاہدہ کر سکتا ہوں۔ می جسے جھ مجھ میں ملنے کا عدد دو ہرا ہے۔"

اس کا مطلب سے ہے کہ جب حقیقت (خدا) میرے سامنے آتی ہے تو مجھ پر اس کی تعظیم غالب ہو جاتی ہے جس کی بناء پر میں تعظیم کے مشاہدے میں کم ہو جاتا ہوں اور تحصیل کے مشاہدے سے ہٹ جاتا ہوں اور یوں ہو جاتا ہوں جیسے اس کیلئے دہ ظاہر شہیں ہوا اور میرا وجود اس کیلئے اس وقت ہوتا ہے جب میں اپنے وجود سے غائب ہوجاتا ہوں اور جب غائب ہوتا ہوں تو میرا وجود نیس رہتا چنانچہ وصل کی حالت سے ہے کہ دہ مجھ سے غائب ہوجاتا ہے اور اس کے سوا میرا مشاہدہ کوئی نہیں کرتا، میرا اکیلا پن اور اپنی خوبی کو سنجالنا مجھے اس کے مشاہدے سے خائب کرتا ہے تو گویا یوں سمجھو کہ میر اس کے ساتھ جس ہوتا ہونے ہی نے مشاہدے سے خائب کرتا ہے تو گویا یوں سمجھو کہ حیر اس کے ساتھ جس ہوتا ہوتا ہو اس سے مشاہدے سے خائب کرتا ہو تو گویا یوں سمجھو کہ حیر اس سے میں انہ دی ہوتا ہوتا ہو جو تا ہے اور اس میں مشاہدہ کوئی نہیں کرتا، میر الکیلا پن اور اپنی خوبی کو سنجالنا مجھے اس کے مشاہدے سے خائب کرتا ہو تو گویا یوں سمجھو کہ حیر اس سے میں این میں جھو جلاتا ہے اور میں اپنے کاموں میں خود کیں ہوتا بلکہ دہ حالت ہی ہے کہ اللہ توالی بی مجھے چلاتا ہے اور میں اپنے کاموں میں خود کیں ہوتا بلکہ دہ

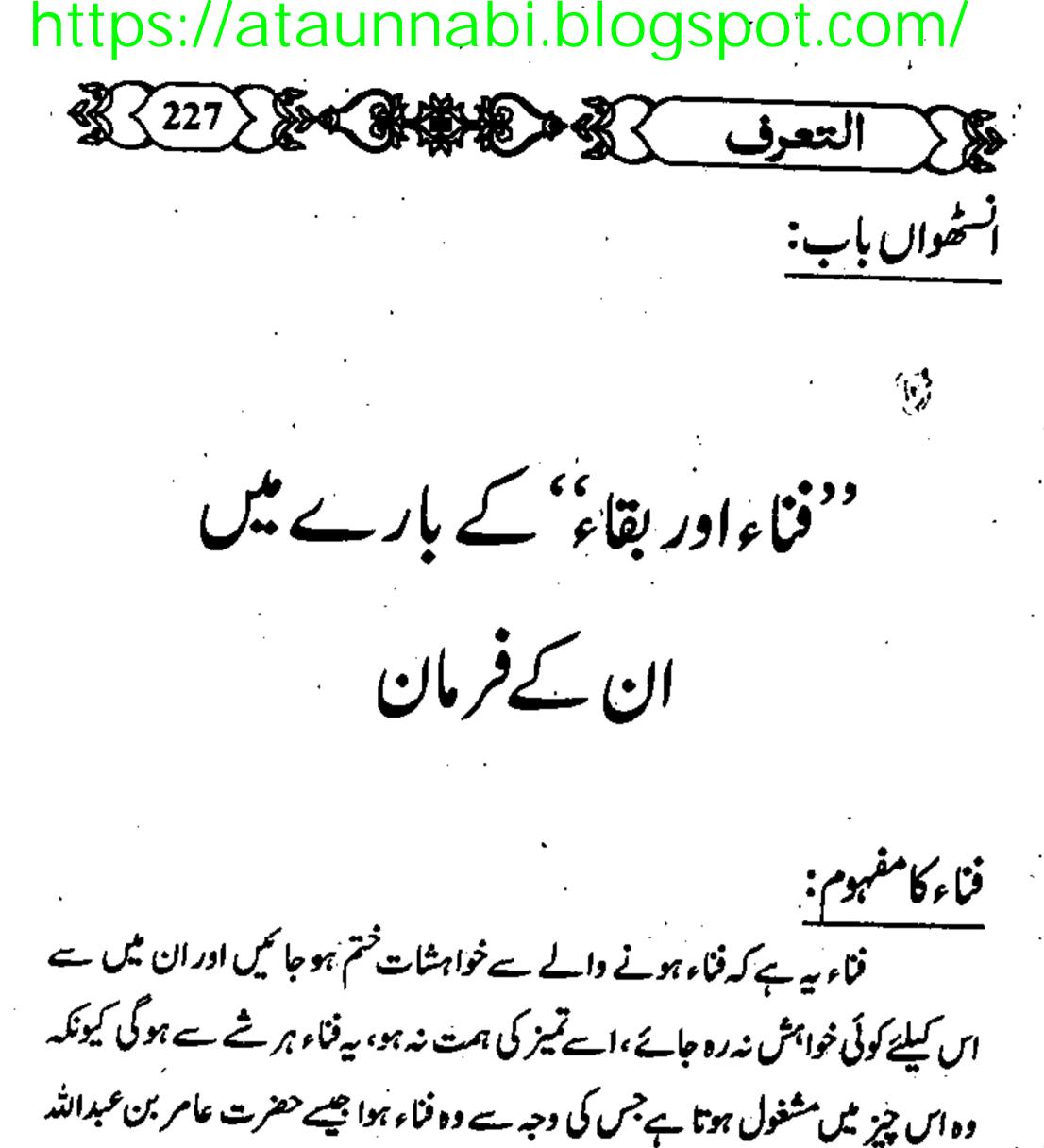


کے بعد دالا استتار بیہ ہے کہ ساری چیزیں تجھ سے چھپ جائیں اور تم انہیں نہ دیکھ سکو جسے حضرت عبداللہ بن تمر دلائین نے طواف کرتے دقت سلام کرنے دالے کا جواب نہ دیا تواس نے شکایت کی جس پر آپ نے کہا کہ " ہم **ل** کراس جگہ پر الندکو دیکھ رہے تھے۔' انہوں نے اس فرمان '' کہ ہم مل کر اللہ کو دیکھ رہے ستھے' میں بی خبر دی کہ ق تعالی نے ان پر جلی فرمائی اور خبر دی کہ ان کا پردے میں ہوتا اس کی بات مانے سے یردے میں ہونا تھا۔ ہمیں کسی بڑے موفی کے بیشعر سنائے گئے۔

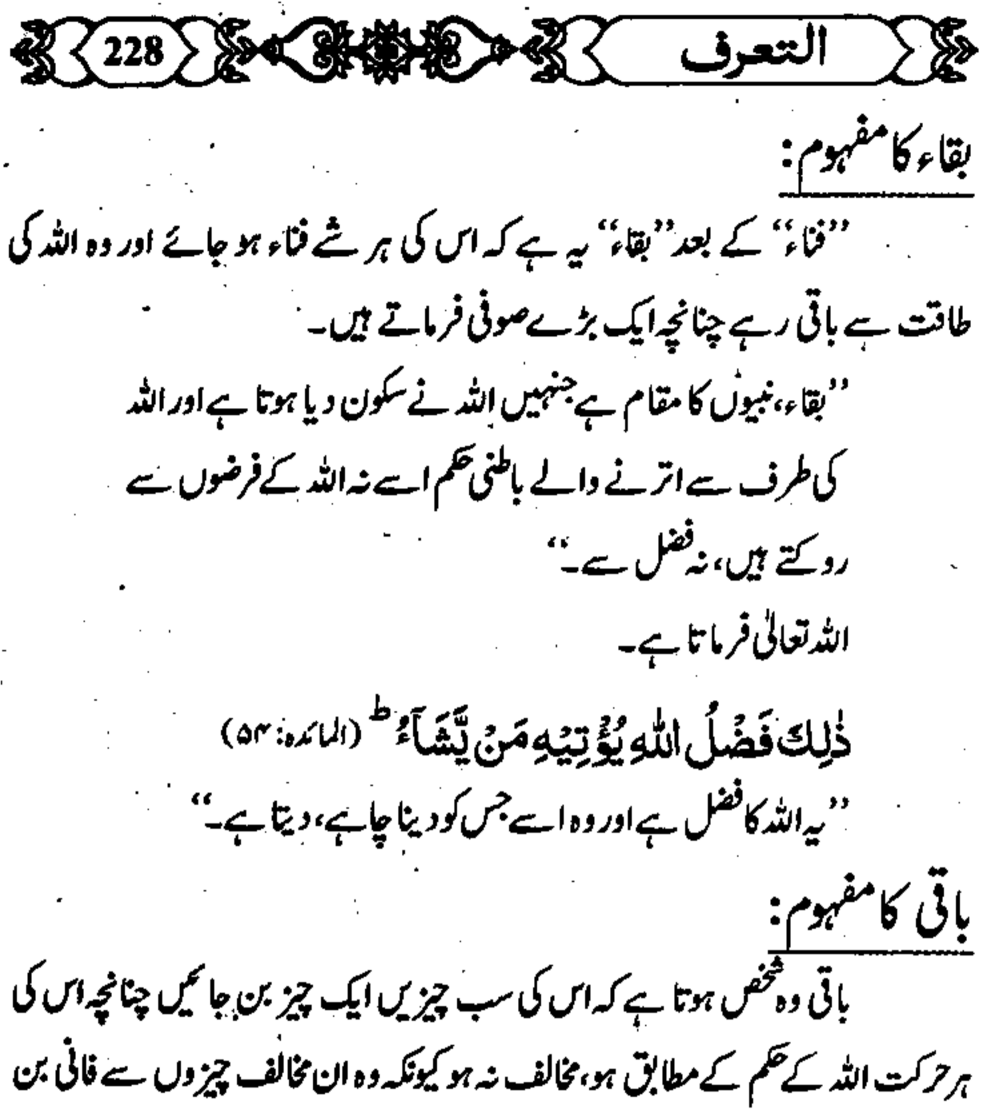


سترائِرُ الْحَقِّ لَا تَبْدُو لِمُحْتَجِبٍ اَحْفَاكُ عَنَكَ فَلَا تُعْرَضُ لِمُخْفِيْكِ لَا تُعْنِ نَفْسَكَ قَيْمًا لَسْتَ تُدُرِكُهُ حَاشَا الْحَقِيْقَةِ آنْ تَبْدُو فَتُوَوِيْكِ مَاشَا الْحَقِيْقَةِ آنْ تَبْدُبُو فَتُوَوِيْكِ مَاشَا الْحَقِيْقَةِ آنْ تَبْدُبُو فَتُوَوِيْكِ مَاشَد كراز پرده مِن بون والول كو دكمانَ نيس دين ان نالت كراز پرده مي بون والول كو دكمانَ نيس دين ان لات جات لات جات م ان چزوں كرار ميں اپن آپ كونه تمكاو جن تك نيس بين بي بات دوركى بوگى كه حقيقت سائة آ ورتم الت شكانه دو-"

#### \*\*\*\*



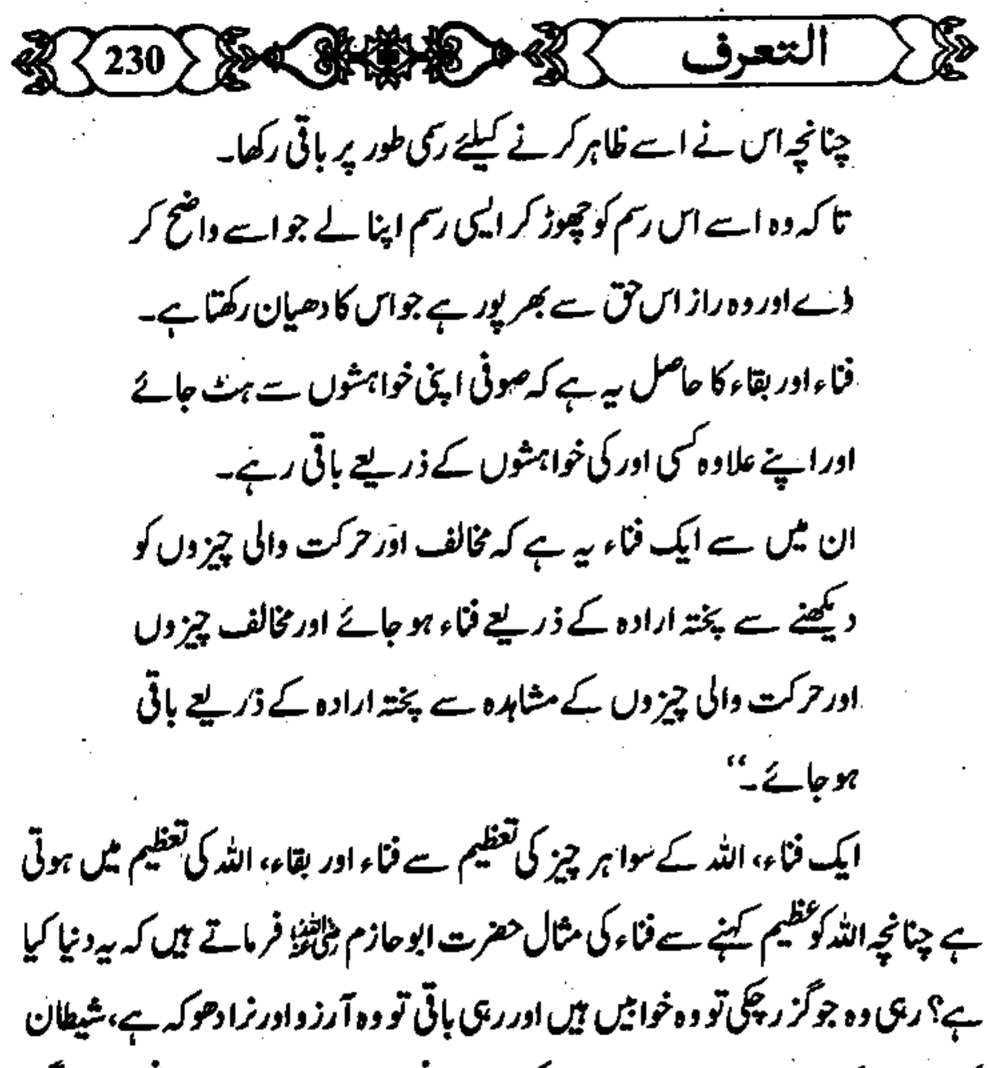
طاينين نے فرمایا تھا۔ · · مجھے اس کی فکرنہیں کہ عورت کو دیکھ رہا ہوں یا دیوار کو۔' حق تعالی اس کے معاملات کو قابو کئے ہوئے ہوتا ہے چنانچہ اس کی مسلسل عبادتوں اور مرضی کی چیزوں میں اپنی مرضی کرتا ہے چنانچہ وہ اللہ کی دی ہوئی چیزوں کے لحاظ سے محفوظ ہوتا ہے اور اپنی چیزوں کے علاوہ ساری مخالف چیزوں میں اس کی پکڑ ہوتی ہے چتانچہ وہ نخالف چیزوں کی طرف راہ ہیں یا تا، ای کو 'عصمت' کہتے ہیں اور حضور يطيقة بح اس فرمان كاليمي معانى ب-"مس اس کے کان اور آنکھیں بن جاتا ہوں۔" (الدیث)



جائے گا اور حکموں پر عمل کے ذریعے باتی بن جائے گا۔ سب چیز دن کے ایک بنے کا یہ مطلب نہیں کہ مخالف چیز یں بھی اس کی اللہ کے حکم کے مطابق شار ہوں کیونکہ یوں تو اللہ کی روکی چیز یں بھی اسی شار ہوں گی چیے ان کا حکم ملا بلکہ مطلب یہ ہوگا کہ اے وہ ی کرنا ہوگا جس کا اللہ نے اے حکم دیا اور جس پر اللہ راضی ہے، وہ نہیں جو اے ناپند ہے اور وہ ی کام کرے جو اللہ کے لئے کرنا ہوتا ہے، اس میں جلدی یا بد پر اس کی ذاتی غرض شامل نہ ہو۔ موفیاء کے اس فرمان کا مطلب بھی یہی سے، فرماتے ہیں کہ صوفی میں اپنی خور بیاں نہ رہیں اور اللہ کی خور بیاں اپنا کر ' باقی '' بن جائے کیونکہ دو دوسروں کے کام کر تا خور بیاں نہ رہیں اور اللہ کی خور بیاں اپنا کر ' باقی '' بن جائے کیونکہ دو دوسروں کے کام کر تا

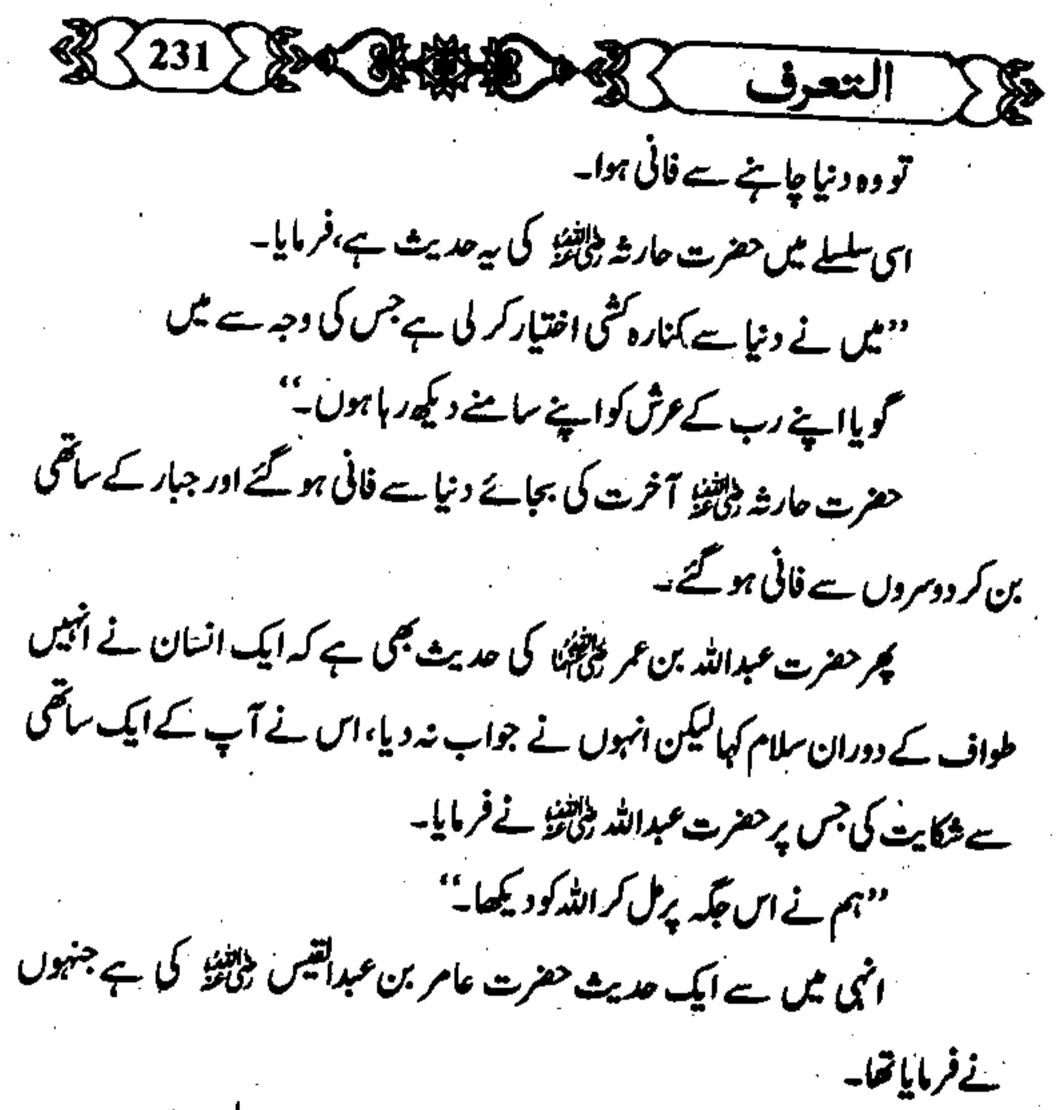
التعرف المعرف المعرف المعرف ہے، اپنے نہیں، اس لئے کہ وہ اس کے ذریعے کوئی فائدہ نہیں اٹھا تا اور نہ اپنے نقصان دور کرتا ہے بلکہ وہ ایک چیزوں سے پاک ہے، وہ تو ایسے کام کرتا ہے جو اوروں کو فائدہ یا نقصان دیں چنانچہ اللہ کے ساتھ باقی ہونے والا ، اپنے آپ سے فانی ہوتا ہے ، وہ بھی ایسے کام کرتا ہے جس میں اس کا اپنا فائدہ ہیں ہوتا اور نہ ہی وہ کسی کے نقصان کو دور کرتا ہے بلکہ اس طور پر کرتا ہے کہ نہ تو فائدہ اتھانے کا ارادہ کرتا ہے اور نہ ہی نقصان دور کرنے کا، اس کی نفسانی خواہشیں اور مطالبے ختم ہو جاتے ہیں، اس میں اس کے ارادے اور نیت کا دخل نامکن ہے لیکن وہ تو سب چھ اللہ کیلئے کرتا ہے، اے تو اب کا ہے۔ لاچ اور عذاب کا ڈرنیس ہوا کرتا اور بیدونوں چیزیں اس کے ساتھ اور اس کے اندر ہوتی ہیں البتہ وہ تواب سے دلچی صرف اس لئے رکھتا ہے کہ اللہ کی چاہت پور ک كرسك كيونك اللدت ال ثواب كى دليسي يداكى باورهم دياب كداس ك بارى **میں اس سے پوچھا جائے گا، وہ ایسے کام ذاتی مزے کیلئے نہیں کرتا اور اس ہے ڈرتا ہے** تو صرف اس کی عظمت اور اس کے علم پر چلنے کیلئے کیونکہ اس نے اپنے بندوں کو ڈر سنا

، رکھا ہے اور ساری حرکتیں این بجائے دوسرے کی خواہش پر کرتا ہے جسے کہا گیا ہے۔ • مومن کماتا ہے تو اہل وعمال کی خواہش پر۔'' ہمیں ایک بٹا تر کے پیشعرستائے گئے۔۔ أَفْدَاهُ عَنْ حَظِّهِ قِيمًا أَلَمَّ بِهِ فَسَظَلٌ يُبَقِيَهِ فِي رَسَمٍ لِيُبَدِيهِ لِيَاجُلَ الرَّسَمَ عَنْ رَسْمٍ يُكَاشِفُهُ **والیتر یکلفئے عن حقّ یُراعِیْد** ''ہ*ی نے اے اس کی ہو چکی کو*تاہی کے جسے سے فانی <sup>کر دی</sup>ا



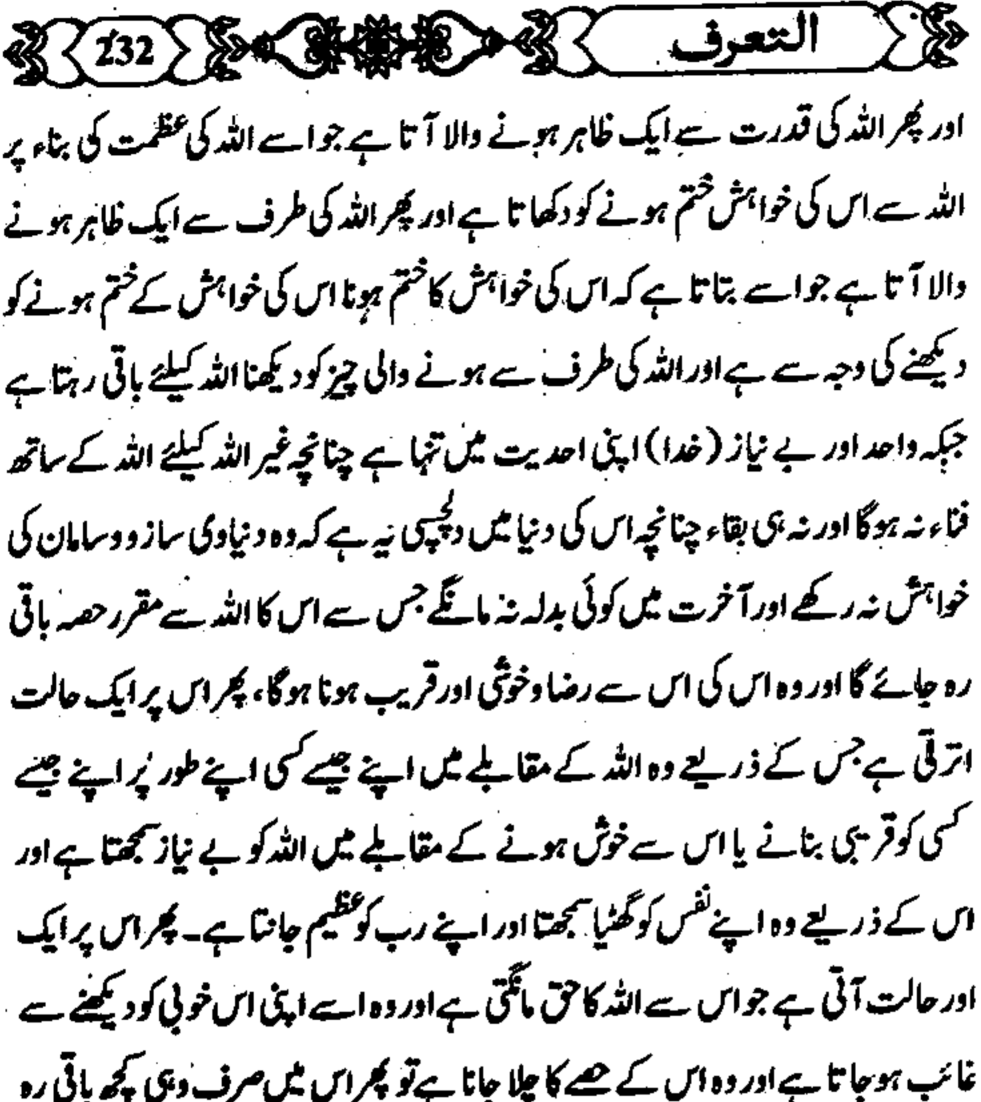
کیا چیز ہے کہ اس سے ڈرا جائے؟ اس کی بات مانی جائے تو اس سے فائدہ نہیں اور اگر

اس کی نہ مانی جائے تو نقصان میں تو کو یا ان کے بال اس کی حالت الی ہے کہ نہ تو اس کے پاس دنیا رہی اور نہ ہی شیطان اور نفساتی خواہ شوں کے فتاء ہونے کی مثال حضرت عبداللہ بن مسعود بڑا تھی ہیں جو فرماتے ہیں میرے علم میں رسول اللہ سین کھر کا کو کی صحابی دنیا کی خواہ ش نہ رکھتا تھا اور اسی لئے اللہ تعالٰی نے فرمایا۔ من کھر ممن ثیر یک اللہ تن ال نہ تیتا و من کھر ممن ثیر یک من کھر ممن ثیر یک اللہ تیتا و من کھر ممن ثیر یک من کھر ممن ثیر یک اللہ تیتا و من کھر ممن ثیر یک من کھر ممن ثیر یک اللہ تیتا و من کھر ممن ثیر یک من کھر ممن ثیر یک اللہ تیتا و من کھر ممن ثال محفرت من تحک محفر ممن ثیر یک اللہ تو ال میں میں معال من کھر ممن ثیر یک اللہ تو ال میں معال من کھر ممن ثیر کھر ممن کے جو دنیا چاہتا ہے اور ایسا محل ہے جو آخرت جاہتا ہے۔'' Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



"(نماز کے دوران) مجھ پر بار بار تیر برسی تو میرے لئے بیاں ے بہتر میں کہتم اری باتوں پر نارامنگی کردں۔' چانچ حضرت حسن طلقظ فے فرمایا کہ اللہ نے ہمارے پاس ایسے ہیں کیا۔ پر ایک ایک خاوم بھی ہے جو پوری طرح چزون سے غائب ہوتا ہے جیسے حضرت مولى عديزيم كى اس وقت فناءتمى جب الله ف ان كيليح بها زير جلى فرمانى جس ير بيوش بوكركر يزير آپ نے دوسری حالت میں اپنا حال نہیں بتایا اور نہ ہی اپنی حالت سے ان کے غائب ہوجانے نے بی خبردی چنانچ حضرت ابوسعد خزار دانشز فرماتے ہی کہ ایک **فانی محض کی نشانی س**ے سے کہ اللہ کے علاوہ ان کی دنیادی اور اخردی خواہش ختم ہو جاتی ہے **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



جاتا ہے جو اللہ کی طرف سے اس کی طرف آیا ہوتا ہے اور وہ چھ فناء ہوجاتا ہے جو اس كى طرف سے الله كى طرف كيا ہوتا ہے چنانچہ وہ يوں ہوجاتا ہے جسے اللہ كے علم من ال دقت تحاجب اس في است پيدا كيا اوراس كي قسمت من ده چولكها جاتا ب جواس وقت لکھا تھا جب اس نے کوئی عمل بھی نہیں کیا تھا۔ فناء کامنہوم دوسرے لفظوں میں یوں ہے کہ فناء سے مراد بد ہے کہ انسان اللہ کی خوبوں کے پریشان کرنے والے پوچھ کی بنام پر بشری خوبوں سے غائب ہوجائے اور دو یوں کہ جہالت اور ظلم جیسی انسانی خوبیاں اس سے ختم ہو جا میں کیونکہ اند فرماتا



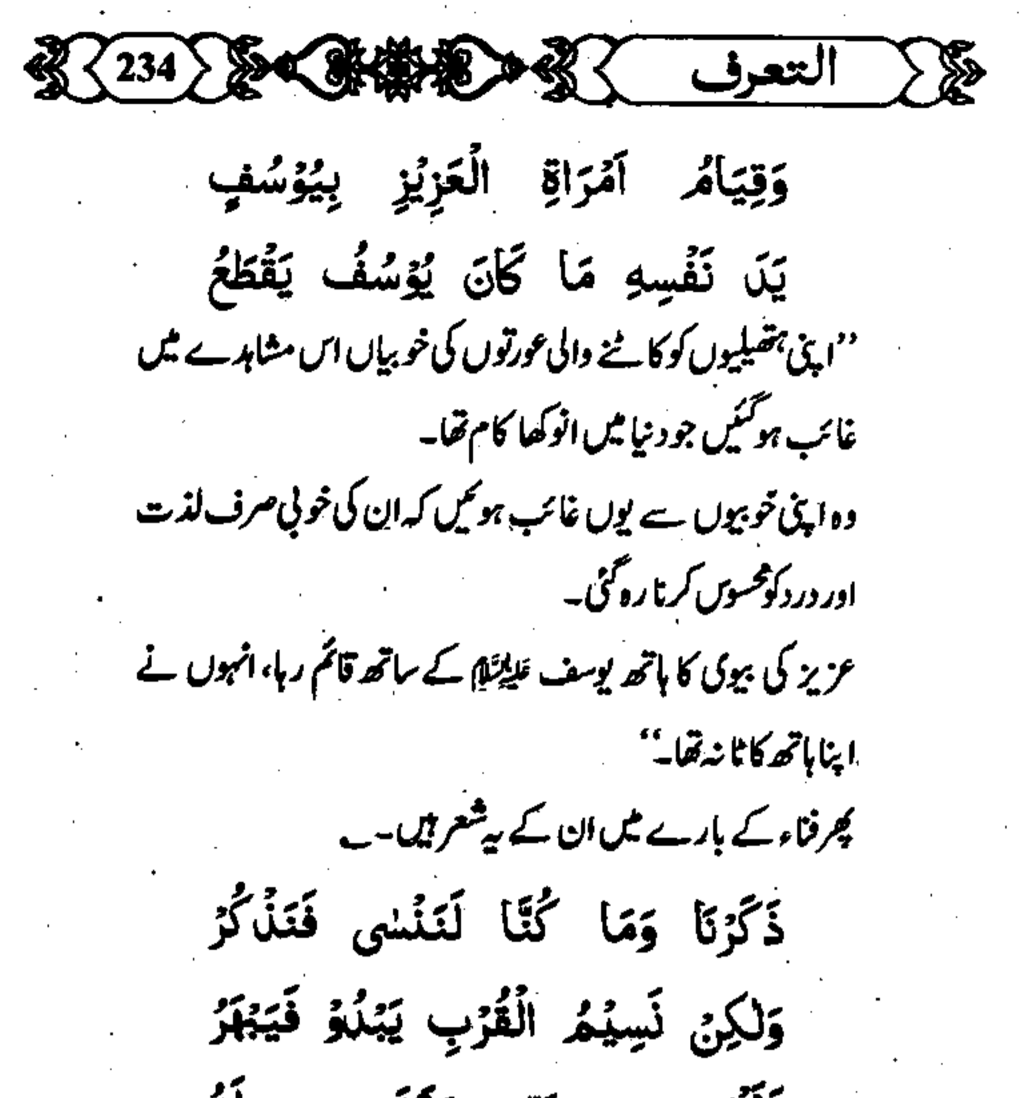
وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ لِآَنَهُ كَانَ ظَلُوْمًا جَهُوَلًا ٥

(الاتزاب: ٢٢)

" بيد يوجد انسان ف الحلايا كه وه برا ظالم اور جابل ب-" بحراس كى خوبيوں ملى ناشكر اور ب قرمان مونا بحى ب اور مريرى خوبى محى ب بواس سے قناء موسك اور وہ يوں كه اس كاعلم جبالت ير، عدل و انصاف ظلم پر اور شكر ب قرمانى وغيره پر غالب آ جائے چنانچ حضرت ابو القاسم فارس دانتي فرماتے ہيں كه فناى، اس محف كا حال ب جوابتى خوبى نه ديكھ سك بلكه يوں و كھے كه غائب كرنے والے فراس كه جانب دكھا ہو۔ الے فراس كه جوابتى فاه مونے كا مطلب مينيس كه وہ معددم موجائے اور نه ر بي بكه معانى بد ہے كہ وہ بشريت ان مزب كى وجہ ت شرحان دى جائے جو معددم مرد جار اور نه د بي بكه معانى بد ہے كہ وہ بشريت ان مزب كى وجہ ت فرحان دى جائے جو معددم مرد بار در نه د ج بلكه معانى بد ہے كہ دہ بشريت ان مزب كى وجہ ت فرحان دى جائے جو معدد م

كى وجد سے اپنے اپنے باتھ كاف لئے اور پر اس بتاء ير بحى كدان كے باطن ميں حضرت یوسف ظلیمتیم کو دیکھنے کی لذت تقمی جس نے انہیں اس درد سے غائب کر دیا جو باتھ کانے کی وجہ ہے انہیں ہوا تھا۔ ایک ہم زمانہ کے بیشعرای سلسلے کے ہیں۔ ب غَابَتْ صِفَاتُ الْقَاطِعَاتِ أَكْفِهَا في شَاهِدٍ هُوَ في الْبَرِيَّةِ أَبْدَاعُ فَفَنَيْنَ عَنْ أَوْ صَافِعِنَ فَلَمَ يَكُنُ تَلَذُ وَتَوَجُعُ نغوين مِنْ **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



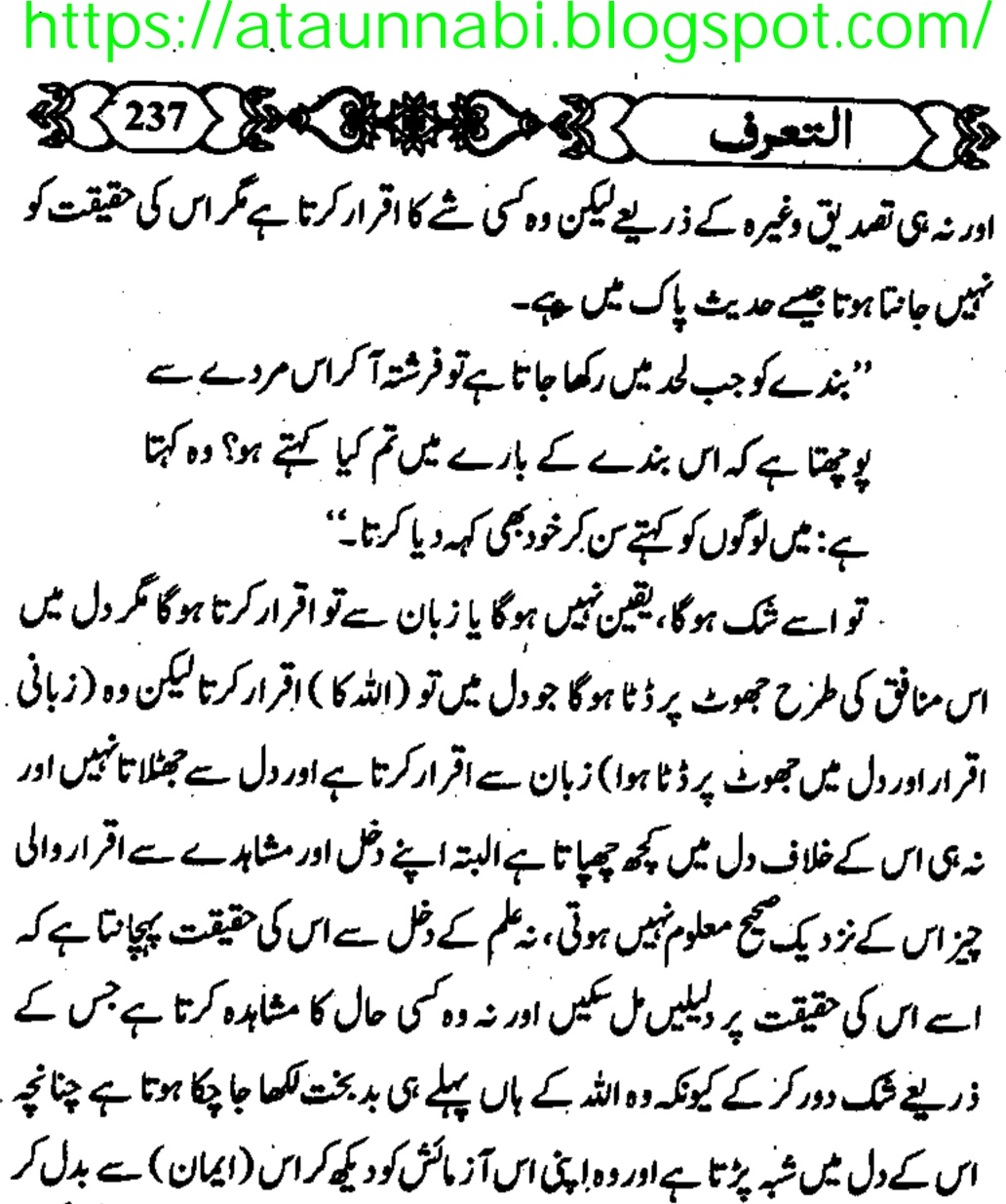
فَأَفْنَى بِهِ عَنِّي وَأَبْقَى بِهِ لَهُ الْحَقَّى عَنْهُ مُخَيِّرُ وَمُعَيِّرُ 151 " ہم نے یادتو کیا لیکن اس کے بیس کہ ہم نے بحو لیے کے بعد یاد کیا، بیتو قرب کی خوشگوار ہوائمی جو آئی اور چما گئ۔ چنانچہ میں اس کی بناہ پر اپنے آپ سے فناء ہوا اور ای کی وجہ سے اس کے باقی ہوں کیونکہ تو تعالیٰ اس کے بارے میں خبر دیتا اور ولماحت فرماتا يحدث ان موفیاہ میں سے وہ بھی ہے جس نے ان سب احوال کو ایک بی حال بنا <sup>ر</sup>با ے: اگرچہ ان کے طریقے الگ الگ بین اور اس نے "فناو" کو "بقاو" اور "جمع" ؟



چزیں ک کرایک ہو کئیں تو تمیز کیے ہو سکے۔ اس کی ہررسم اور رسم دانی چیز سے الگ کیا جاتا ہے چنانچہ وہ اپنے وقت میں جانی پہچانی بقائ، سمجھ میں آنے والی فناءادر پہچانے جانے والے وقت کے بغیر بی باقی ہوتا ہے جبکہ اس کے خالق بن کو اس کی بتائ، فناء اور دقت کا پند ہوتا ہے اور دہی تجھ میں آنے والی ہر برائی سے اس کی حفاظت کرتا ہے۔ پرموفاء نے اس بارے می اختلاف کیا ہے کہ کیا فانی مخص کو اس کی خوبال دوباره دى جاسكى بي يانبي ؟ چنانچه بحد كت بي كدات اس كى خوبال دايس دی جاسکتی ہل کیونک فتام کی حالت ہر دم نہیں رہتی کیونک اس کے ہمیشہ رہتے سے ایک تو



یا گر (دے کر لیڈ) بھیر اور دھوکہ بن گا جبکہ اللہ تعالیٰ کو تعبر والانیں کیا جا سکتا، نہ تی دہ مومنوں سے دھوکہ کرتا ہے، ہال منافقوں اور کافروں کو ان کے دھو کے کا جواب ضرور دیتا ہے اور پھر "فناء" کا مرتبد اپنی محنت سے تو حاصل نیں کیا جا سکتا کہ اس کی ضد (بقاء) کو بھی حاصل کیا جا سکے۔ اگر بید اعتراض کیا جائے کہ ایمان لانے کے بعد کافر ہو کر بھی دوبارہ مسلمان ہوسکتا ہے، حالانکہ بیسب سے بڑا مرتبہ ہے جس کے ذریعے سارے مرتب حاصل کے جاتے جی ؟ تو اس کا جواب بی ہے کہ جس ایمان سے رجوع ہو سکتا ہے وہ ایسا ہوتا ہے جس میں اس کا اینا دخل ہوتا ہے کہ اوہ زبان سے اقر ار کرتا اور اعضاء سے کمل کر کے دوہ میں اس کا اینا دخل ہوتا ہے کہ دو زبان سے اقر ار کرتا اور اعضاء سے کمل کر کے دوہ ' سے دو ایمان حقق طور پر اس کے باطن تک خوص میں میں اور اعضاء سے کہ برا ہو کر ہی دیا ہوتا ہے



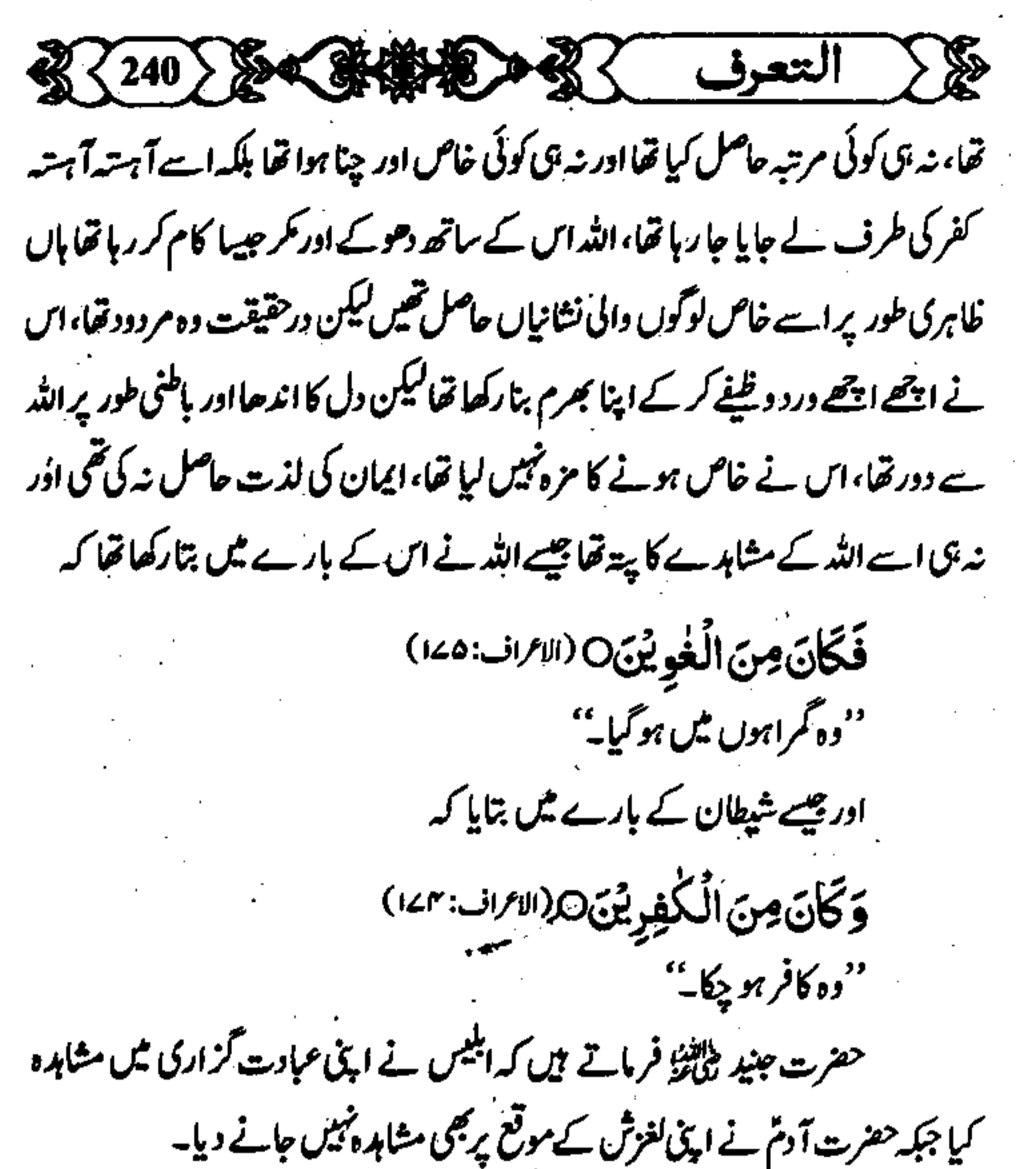
ال بے ون یک سبہ پر با ہے اور دور ایک ان ارب کی وو یط را ک را یا ک ) سے بیک مع ضد ( کفر ) کی طرف چلا جا تا ہے ہاں جس کے متعلق اللہ کے ہاں پہلے سے نیک ککھی ہوتی ہے تو اسے شیم نہیں پڑتے ، اس سلسلے میں اسے پیش آنے والی رکاد میں یا تو کتاب وسنت اور عقلی دلیلوں سے ہٹ جاتی ہیں، دل میں برے خیال ختم ہو جاتے ہیں اور اسے دیکھنے والے کے شبہات رد ہوجاتے ہیں کیونکہ ایسامکن نہیں کہ اس کے پاس سپچ دلائل ہوں اور وہ جن بات کی مخالفت کرے چنا نچہ ایس محفص کو جنگ پیدا نہیں ہو سکتے یا کچر وہ ان لوگوں میں سے ہوگا جس کا ایمان صحیح ہوگا اور اللہ تعالی اس کے دلی برے خیالات کو اس بتاء پر ہٹا دے گا کہ وہ اسلام کے سارے حکموں کو سنجالے ہوگا اور پھر اس پر مہر مانی فرماتے ہوتے اس سے جھکڑنے اور طنگ پیدا کرنے والے کو دور کردے گا



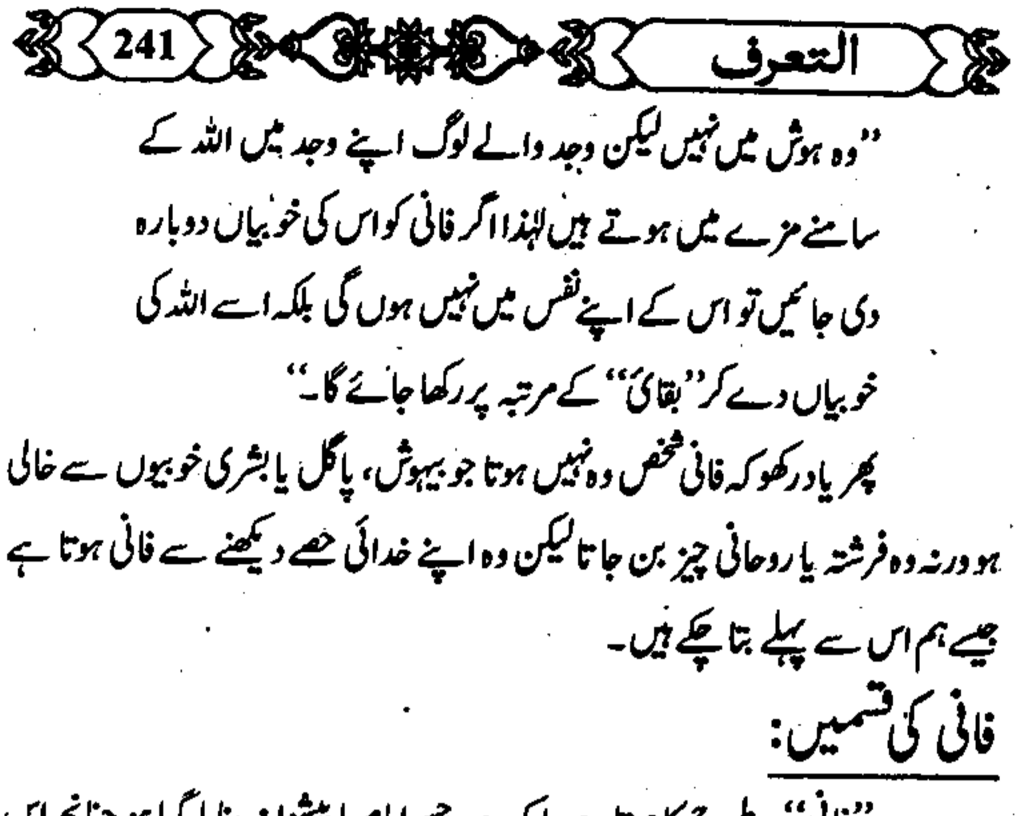
کا به دعدہ کہ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ أَمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيْوةِ الثُنيا وفي الأخرة جرّة (ارابيم:٢٧) اس سے معلوم ہو گیا کہ حقیق مؤمن ایمان سے بدلانہیں کرتا کیونکہ سے اسے اللد كى طرف سے تخفہ ملا ہے، بیدعطائ، اس كافضل اور اس كى طرف سے ايك خصوصيت ہوتی ہے اور اللہ کے بارے میں سوچا بھی نہیں جا سکنا کہ عطیہ دے کراہے واپس لے الے یا پچھودے کراسے واپس لیٹا چاہے۔ (یاد رکھے) حقیق اور ظاہری ایمان دیکھنے میں ایک جسے ہوتے ہیں لیکن **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المعرف دراصل الگ الگ ہوتے ہیں لیکن فناء وغیرہ کے خاص مرتبے ایسے ہیں ہوتے کیونکہ ان کی شکلیں الگ الگ لیکن اندر سے ایک ہوتے ہیں کیونکہ بیا بنی محنت سے حاصل نہیں ہوتیں بلکہ اللہ کے فضل سے ملتی ہیں اور ایسے خص کی بات ماننا نامکن ہے جو کہتا ہے کہ فانی میں وہ خوبیاں پھر آجاتی ہیں کیونکہ یوں کہنے والا جب اقرار کرتا ہے کہ اللہ نے کس بندے کو خاص بندہ بنا کرانپنے لئے چن لیا اور پھر کہتا ہے کہ وہ اسے دور کر دے گا تو گویا وہ یوں کہہ رہا ہوتا ہے کہ اس نے ایسے کو خاص بنایا جو اس لائق نہ تھا اور ایسے کو چنا جو چنے کے لائق نہ تھا اور بد تامکن ہے۔ پھراسے یوں کہنا بھی جائز نہیں کہ اللہ اس کی تربیت اور فتنہ سے بچانے کیلئے ایہا کرتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ بندے کی اس شے کی حفاظت نہیں کرتا جواس سے چھین کر ددبارہ دی ہواور نہ بی میکن ہے کہ بلند مرتبہ چیز سے اسے تھٹیا چیز کی طرف لے جائے اور اگر یوں کرتا جائز ہوتا تو پھر بیر مجلی جائز ہوتا کہ وہ انبیاء مُنیک کے فتوں میں پڑنے کے موقعوں کی پرداہ نہ رکھتا اور وہ یوں کہ انہیں نبوت کے مرتبہ سے ہٹا کر ولایت یا اس ے محمی کھٹیا مرتبہ دے دیتا اور بیرجا ترنہیں جبکہ اپنے انبیاء طبیح اور ولیوں کو آ زمائش سے

بچانے کیلئے اللہ کے پاں سمجھ میں نہ آنے والی ایس بہت می راہیں جوحد وشار میں نہیں آ ۔ سکتیں اور نہ بی اس کے بارے میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ وہ سیکام کرسکتا ہے اور وہ بیں كرسكا كيونكه اس من بركام كيائ يورى طاقت موجود ب-اکر بیاعتراض کیا جائے کہ بیہ معاملہ اس مخص (بلعم باعور) سے تعلق رکھتا ہے جے اللہ نے اپنی نشانیاں دیں۔ فَانْسَلَحَ مِنْهَا (الاراب: ٢٥١) «ليكن ووكمسك عميا-" توبد اعتراض میں بنا کیونکہ جو کھ ک کیا تھا اس نے کوئی بھی حال نہیں دیکھا

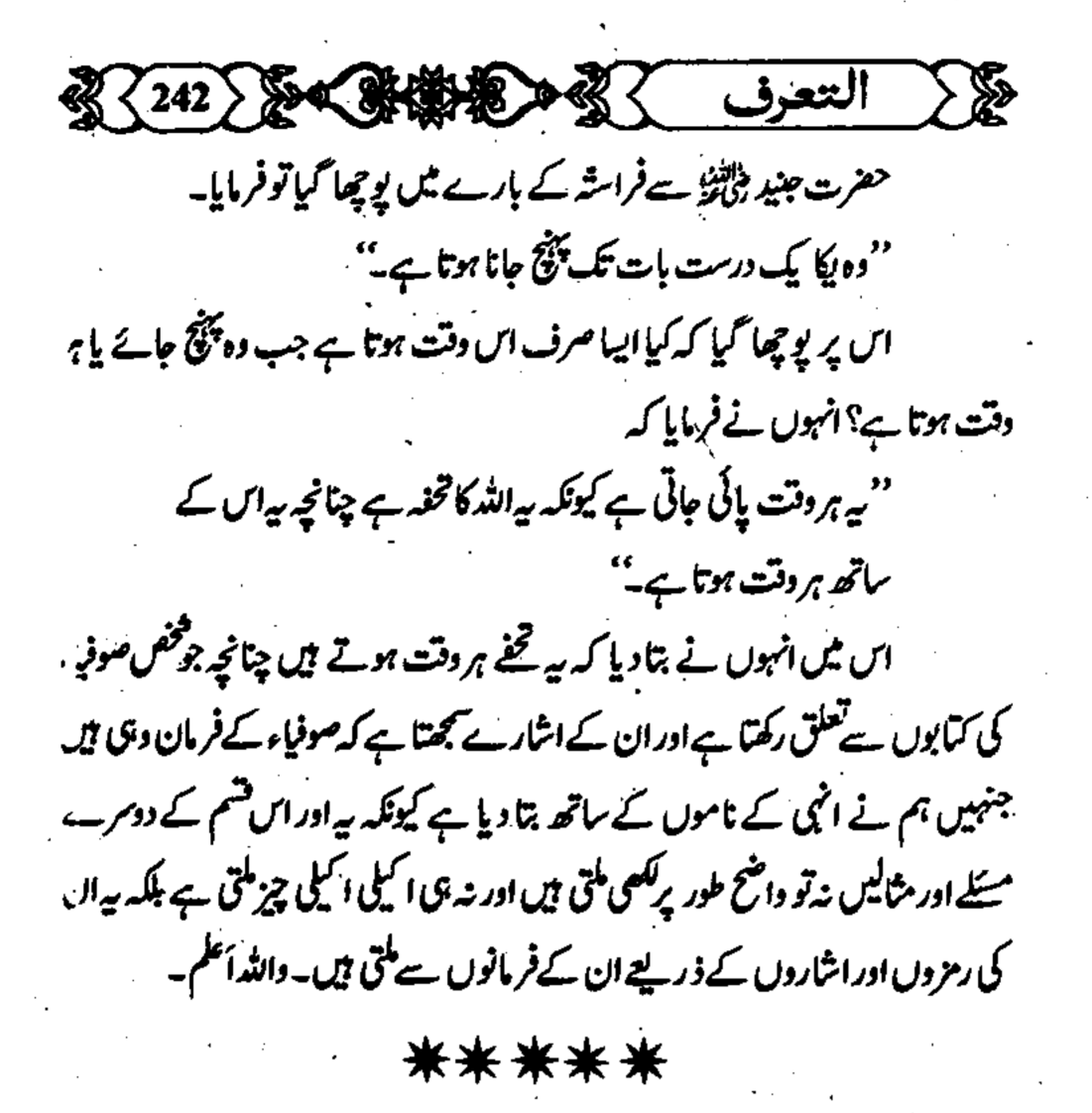


کیا جبکہ سمرت ادم سے ایکی سرک سے توں پر ی مساہدہ دیں جائے دیا۔ حضرت ابوسلیمان دلائی فرماتے ہیں۔ ''اللہ کی قشم ! جو بھی مڑا ہے، وہ رائے ہی مڑا ہے لیکن اگر اس (خدا) تک پہنچ جاتے تو بھی نہ مڑتے۔' فانی صحف اللہ کے حق ادا کرنے کے دوران محفوظ ہوتا ہے جیسے حضرت جنید دلائی نئیز کے بارے میں آتا ہے: جب ان سے کہا گیا کہ حضرت ابو الحسین نوری دلائی کئ دلائی نئیز کے بارے میں آتا ہے: جب ان سے کہا گیا کہ حضرت ابو الحسین نوری دلائی کئ دلائی نئیز کے بارے میں آتا ہے: جب ان سے کہا گیا کہ حضرت ابو الحسین نوری دلائی کئ دلائی نئیز کے بارے میں کہ مزے ہیں، نہ کھاتے ہیں، نہ پینے اور نہ بلی سوتے ہیں، بس اللہ اللہ کیے جاتے ہیں اور دفت پر نمازیں پڑھتے ہیں جس پر کی نے کہا کہ دوہ ہوتی میں ہیں تو آپ نے فرمایا۔



"فانی" دوطر حکا ہوتا ہے، ایک وہ جسے امام یا پیشوانہ بنایا گیا ہو چنا نچہ اس کے بارے میں ممکن ہے اس کا غائب ہوتا اس کی خوبیوں سے ہواور دیکھنے میں وہ پاگل اور بیوتوف ہو کیونکہ وہ نہ تو اپنے نفس کا فائدہ سوچ سکے گا اور نہ (اللہ سے) اپنا حصہ مانگ سکے گا اور اس کے باوجود وہ اللہ کی طرف سے لاکو کا موں میں محفوظ ہوتا ہے،

امت میں ایسے لوگ بہت ہوئے ہیں اور حضرت بلال خبش دلالفظ انہی میں سے ہیں، آب رسول اکرم مطرح با کے دور میں مغیرہ بن شعبہ کے ایک غلام تصح جن کے بارے من آب يشيئة بجرائي بتاركها تعا، پر حضرت اويس قرني دايش ست جو حضرت عمر بن خطاب المُنْعَبُ کے زمانے میں ہوئے، حضرت عمر وحضرت علی دیکھیج نے ان کے بارے میں بتاد یا تھا۔ ان کے علاوہ بہت سے لوگ ہوئے ہیں۔ دوسرا وہ ایسا امام ہوجس کی پیردی کی جائے ، وہ ایسے دوسرے لوگوں کو ساتھ ملائے کا جنہیں سرحار سکے چتانچہ اسے لوگوں کو سرحارنے اور ادب سکھانے کے مقام پر کمڑا کیا جائے کا تو ایسے تخص کو 'بتائ'' کی حالت دی جائے گی جس کی وجہ ہے دہ جو کام بجی کرنے گا، اللہ کی خوبیوں سے کرے گا، اپنی خوبیوں سے تبیں۔





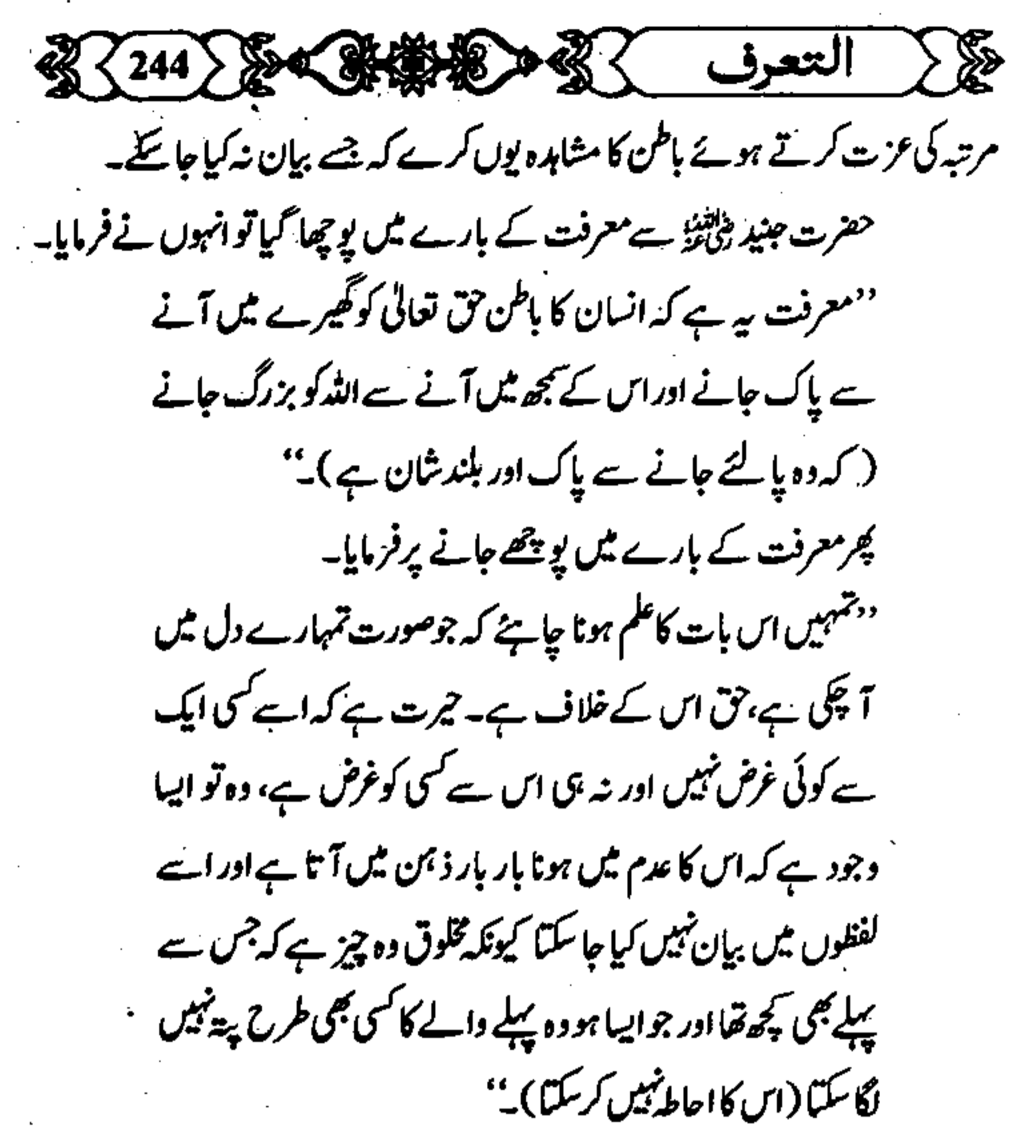
ساٹھواں باب:

حقائق معرفت کے بارے میں

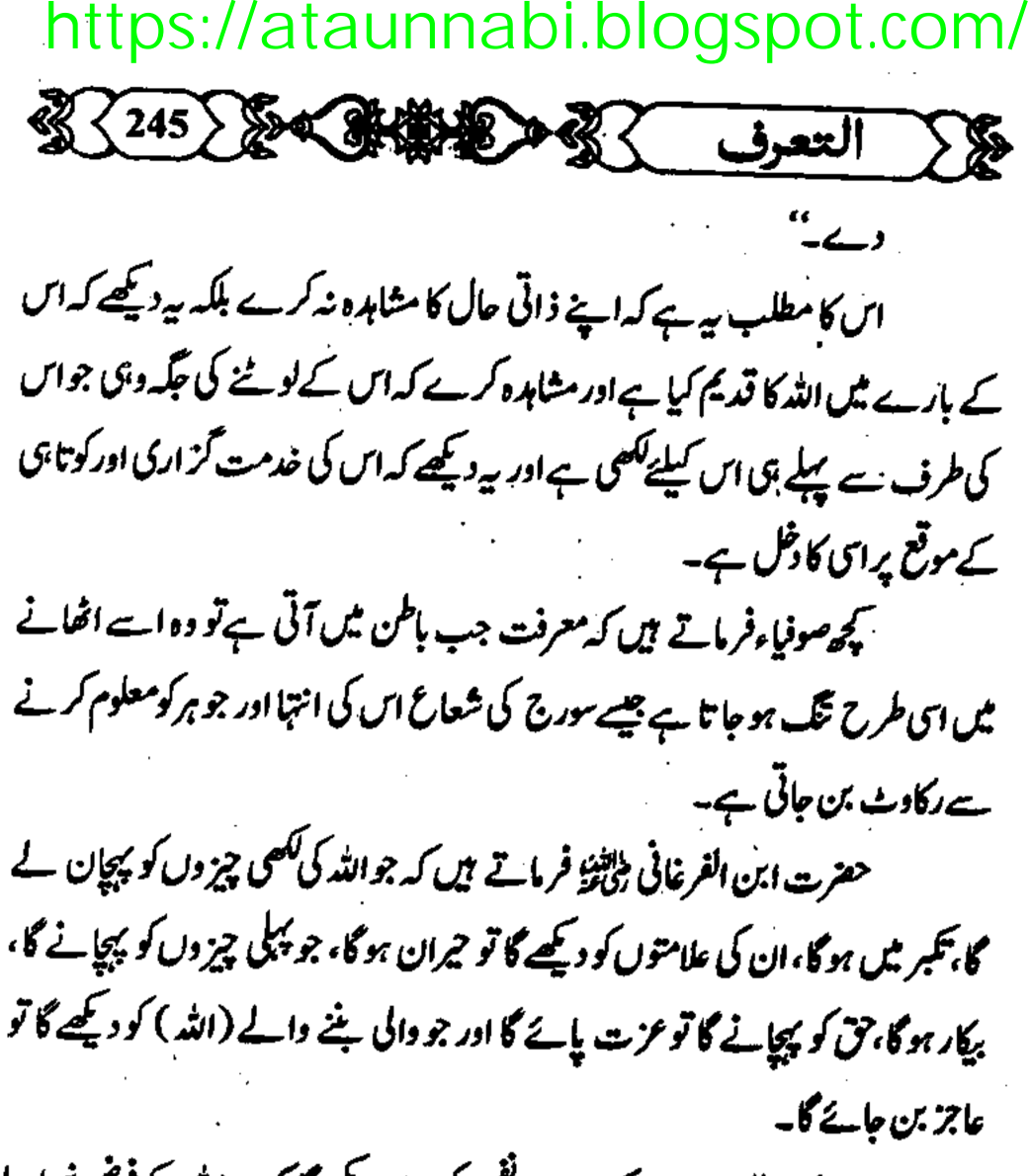
ان کے فرمان

معرفت کی قسمیں: سچھ مشائخ فرماتے ہیں کہ معرفت دوقتہم کی ہوتی ہے، معرفت حق اور معرفت حقیقت، چہانچہ معرفت حق بیہ ہے کہ اللہ تعالٰی کی وحدانیت کو اللہ کی بتائی صفات کے مطابق ثابت کرنا اور معرفت حقیقت بد ہے کہ اس تک پہنچ ممکن نہیں ہے کیونکہ صبقد ہونا اور ربوبیت کا ہونا کمیرے میں آنے والی چزیں نہیں چنانچہ اللہ تعالی نے فرمایا

وَلَا يُحِينَ مُطُوْنَ بِهِ عِلْمَهُ أَنَ (طنا) ('لوگ اے اپنام کے تحمر میں نہیں لے سکتے۔' کونکہ صمددہ ہوتا ہے جس کی خونیوں کی حقیقتوں کا پتہ نہ لگایا جا سکے۔ ایک بڑے صوفی فرماتے ہیں کہ معرفت، باطن کو کئی سوچوں کے ذریعے مامنے لانا تا کہ بہترین ذکروں کا دھیان رکھا جا سکے جو کشف کی مسلس علامتوں کے مطابق ہو۔ اس کا مطلب نیہ ہے کہ آدمی اللہ کی عظمت اس کے حق کی تعظیم اور اس کے



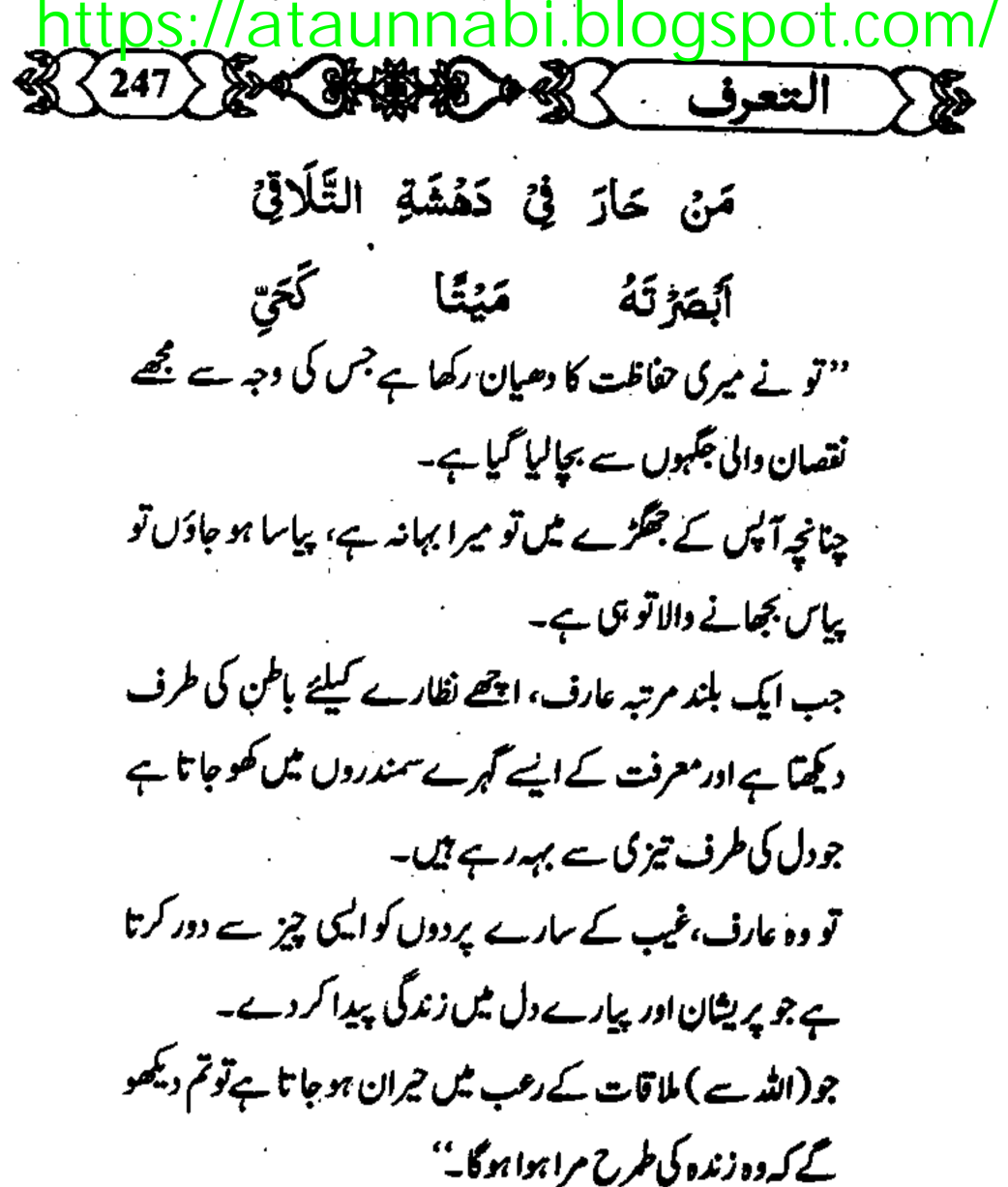
عربي عبارت هووجوديترددفي العدمر كامعانى حال بنانے والا ہے، پھر فرمایا۔ · ''وہ ذاتی اور شخصی طور پر موجود ہے تو کویا وہ معددم ہے لیتن اس لحاظ سے کہ اس کی کوئی خوبی اور اچھائی نہ تھی۔" حضرت جنید رکاتین نے بیہ محص فرمایا۔ "معرفت بیر ب این لوٹنے کی جگہ پر ہونے دالے برتاؤ کودل ے دیکھے اور پر معرفت والاخص ہونے والی کی بیشی میں دخل نہ .



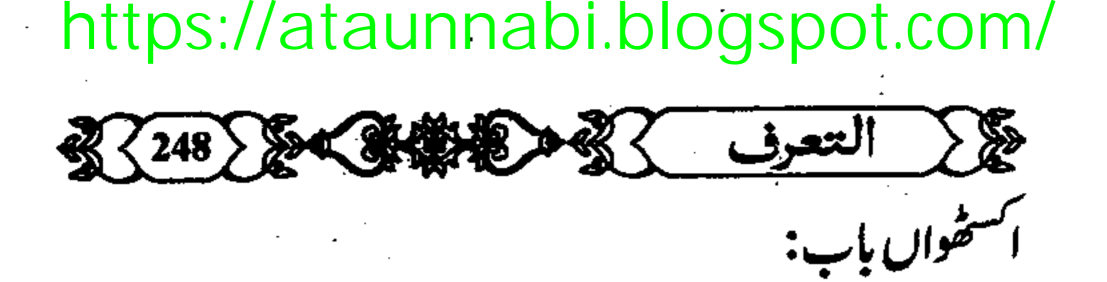
اس کا مطلب بیہ ہے کہ جوابیے نفس کو یوں دیکھے گا کہ وہ اللہ کے فرض نبھار ہا یہ تو وہ تکمر میں ہوگا، جو پہلے سے کعی مجلائی کو دیکھے گا، حیران ہو گا کیونکہ انہیں معلوم نہ ہوگا کہ جن کاعلم اس کے بارے میں کیا ہے اور وہ کیا ہے جو تلم نے لکھر کھا ہے، جو بیر ہوان لے اس کی پہلے سے **کعی قسمت آ**کے پیچھے نہ ہو گی، وہ مانٹے میں ناکام ہو گا، جو بیر جاما ہے کہ اس پر اللہ کا قابو ہے اور اے دہی کانی ہے تو عزت والا بن جائے گا اور خوف دلانے والی چیزوں اور منر درتوں کے دقت ان سے گھرائے کانہیں جو بیر جانیا ہے کہ اس کے ہرکام کا والی وارث اللہ ہے تو اس کے حکموں اور فیصلوں کو عاجزی سے مان -62

ایک بڑے موفی فرماتے ہیں کہ

https://ataunnabi.blogspot:com/ التعرف كي في 246 "جب حق تعالی صوفی کواین پیچان کراتا ہے تو پیچان کو دہاں کھڑا کر دیتا ہے جہاں وہ محبت، خوف، امید اور مالداری دغری کونہیں و یکھا کیونکہ بیر سب چیزی آخری حدوں سے پہلے ہیں جبکہ من تعال انتہاؤں ہے بھی آگے ہے۔'' اس کا معانی بیہ ہے صوفی ان حالتوں کا مشاہدہ نہ کرنے کیونکہ یہ اس کی خوبیاں ہیں جبکہ اس کی ایسی خوبیاں اس گنتی تک نہیں پہنچتیں جس کا حق تعالٰی حقدار ہمیں ایک بڑے صوفی کے پیشعرسنائے گئے۔ رَاعَيْتَنِي بِالْحِفَاظِ حَتَى مُحِيْتُ عَنْ مَرْتَعٍ وَبِيّ فَأَنْتَ عِنْدَ الْخِصَامِ عُذْرِي وَفِي ظِمَائِيَ فَأَنْتَ رِيْ امْتَطَى الْعَارِفُ **ا**تَى فواد الكالى



اس جیرانی سے شاعر کا مقصد وہ دہشت ورعب ہے جو اللہ کی تعظیم اور بزرگ ک خاطر اللد کی طرف سے اسے نظر آرہی ہوتی ہے توتم اسے زندہ دیکھو سے طرردہ کی طرح ہوگا ادرابیے آپ سے پیدا ہونے والے حالات سے فانی ہوگا (یعنی انہیں دیکھے کانیں) اور نہ بی اپنے آئے پیچے کمی کویائے گا۔ \*\*\*\*

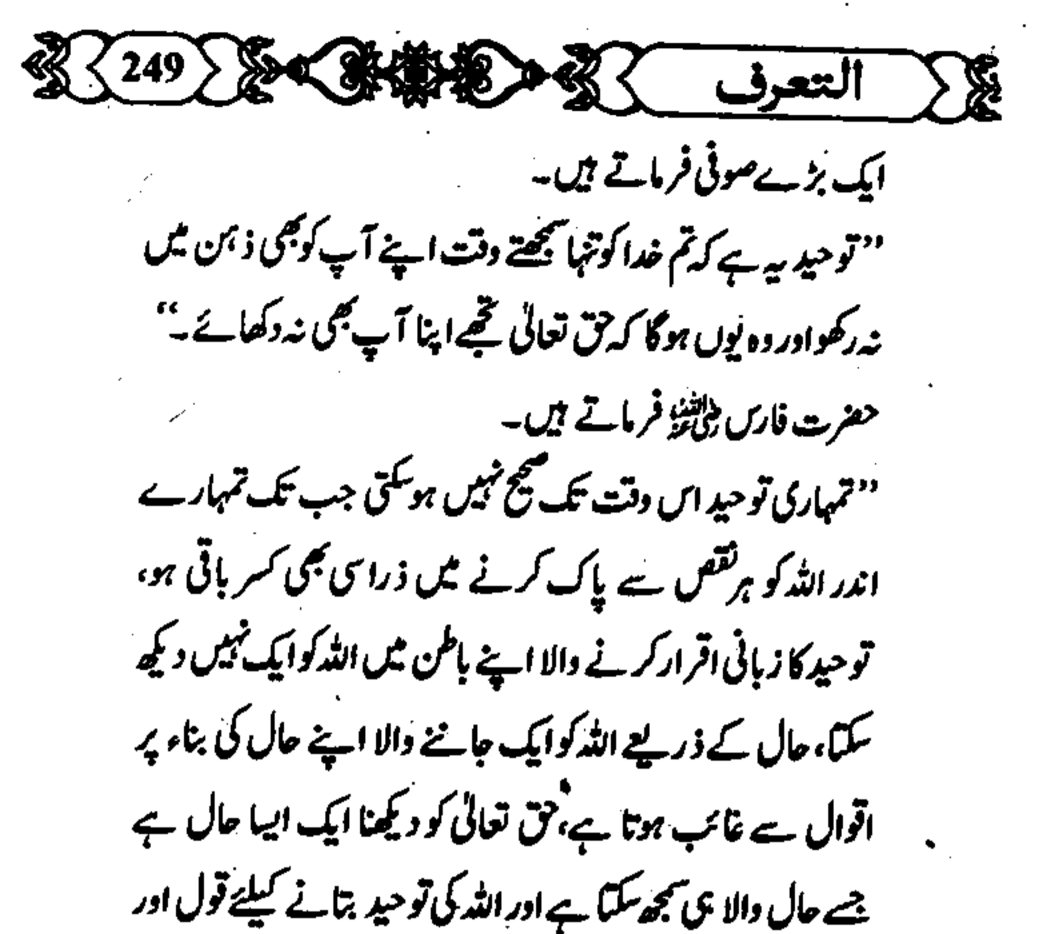


<sup>••</sup> توحیز' کے بارے میں ان کے فرمان

توحيد کي سات بنيادي چزين:

توحيد كے ركن سات ہوتے ہيں۔ قديم اورنى پيدا ہونے والى چيز كو الك الك بحمنا، يدذ بن يم ركمنا كد پيدا ہونے والى كوئى چيز قديم كو بحضے سے عاجز ب، الله كى خو يوں كوايك جيسانہ بحمنا، الله ك پرورد كار ہونے كيليے سبب كا الكاركرنا، الله كواس بات سے پاك جاننا كدكوئى بحى تلوق اثر ڈال كر اے عيب دار بنا سكے، ذ بن سے يہ خيال نكال دينا كد وہ چيز دوں مي تميز كرتا اور خور وقكر كرتا ہے اور يہ يعين كر لينا كد وہ قياس سے كام نيس ليتا۔

حضرت محمد بن مولى واسطى بالفيظ فرمات بي-"توحيد كايورامغموم بيب كم مرده چيز جس زبان كي ذريع بتايا جائيك يابيان من أن كي طرف اشاره بوسك، وه الله كي تعظيم هو، ات بوى بون وغيره ت ياك كرما يا ات تنبأ بماما موتو ال كا کوئی نہ کوئی سبب ہو گا جبکہ اللہ کی حقیقت اس کے علاوہ ہے۔' متصداس کاب بتانا ہے کہ بدسب چزی تمباری خوبیاں ہیں، پدا ہوئی ہی اورتمہاری طرح ان کامجی کوئی سبب ہے اور اللہ کی حقیقت وہ ہے جو اس نے خود بتار مح

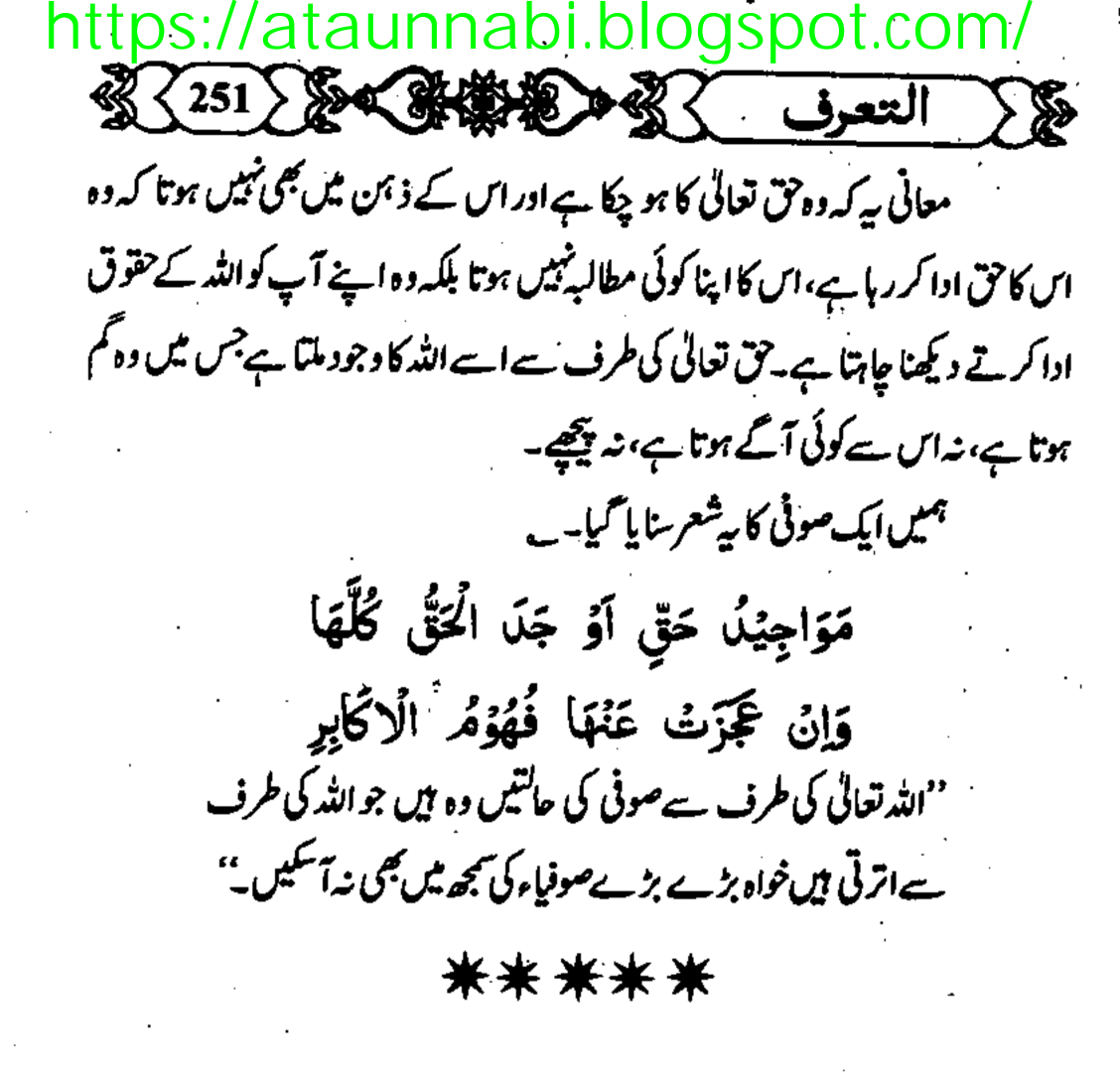


حال کی منرورت ہوتی ہے۔'

ایک اور صوفی فرماتے ہیں۔

توحير بد ب كرتم الله ك لازمي حق اداكر ف ك بعد المي بر ہے بے تحلق ہوجاؤ اور پر تمہیں دوبارہ ایسا خیال نہ آئے جو حمہیں اس سے یے مطلق کر دیے۔'' مطلب س کرتم اللہ کے حقوق ادا کرنے کیلئے پوری کوشش کرو اور تمہیں اس کے من ادا کرنے کو دیکھنے کی ضرورت نہ رہے، توحید بیان کرتے وقت تمہارے سامنے تمارى كونى محوفى ندرب بلكه دوباره اسكا خيال تك نه آئ كيونكه ميه چيز تميس اس ے الگ کر دے گی۔ حضرت شلى الملفظ فرمات إلى-· · · بندو حقق توحير كواس دقت تك نيس سجي سكتا جب تك ده اندروني

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كي ١٤٧ التعرف طور پر اس سے الگ بنہ ہو جائے کیونکہ اس کے ذہن میں اس وقت حق تعالى ساچكا ہوتا ہے۔' ایک اور صوفی فرماتے ہیں۔ " توحير مان والانخص وہ ہوتا ہے کہ جس کے اور دونوں جہانوں کے مقابلے میں صرف اللہ دکھائی دیتا ہو کیونکہ وہ اپنی ہر چیز پرنظر ركهتا في-" چنانچەاللەتغالى فرماتا ہے۔ نَحْنُ أَوْلِيْ أَوُ كُمَ فِي الْحَيْوةِ التَّنْيَا وَفِي الْأَخِرَةِ<sup>ع</sup> (فعلت:۳۱) ''ہم دنیا کی زندگی اور آخرت میں تمہارے دالی ہیں۔'' چنانچہ دنیا وآخرت میں ہم تمہیں اسپنے سواکس کے پاس جانے نہ دیں گے۔ اللدكوايك جاني والے كى نشانى بير ہے كہ وہ الى چيزوں كو ذبن ميں بہتر نہ جانے جن کی اللہ کے ہاں کوئی قدر و قیمت نہیں چنانچہ ایسے محض کے دل سے ہر چیز کا





باستحوال باب:

عارف کی پہچان کے بارے میں ان کے فرمان

حضرت حسن بن على بن يزدانيار طلطين سے پو چھا گيا كدايك عارف فخص الله كى نظر مين كب ہنوتا ہے؟ انہول نے فرمايا۔ "جب ديكھنے والانظر آجائے اور دوسرے ديكھنے والے ندر جل، ديكھنے، سنے، تيكھنے اور چھونے وغيرہ كى طاقت ندر ہے اور تمہارے ول ميں خلوص باقى ندر ہے۔"

"جب شاہر (دیکھنے دالا) نظر آجائے "سے مراد شاہدیں کے اور اس کے · مراد اللہ کے وہ معاط ہیں جو اس نے تمہارے بارے میں پہلے بی سے کرر کھے ہیں کہ اس نے تمہارے ساتھ نیکی کی اور عزت دی کیونکہ تم نے اسے پہچان کر ایک جاتا اور اس پر ایمان لائے جنہیں دیکھنے کی وجہ سے تم اپنی نیکی اور عبادت کو دیکھ نہیں سکے چنانچہتم اپنے ڈجیروں تملوں کے باوجوداس کی تعوری ی مہرمانی میں تم ہوجاؤ کے اگرچہ اس کی طرف سے ہونے والی مہر پانیاں تھوڑی نہیں اور تمہار اعل زیادہ نہیں۔ " و يصف والف ندرين" كا مطلب ب كمم مى نفع ونعمان، برائى ومدر سرائي کونه دیکھو۔ حواب ختم ہونے کا مطلب وہی ہے جواللہ کے اس فرمان میں ہے کہ **Click For More Books** 

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



- "وہ میری طاقت سے سنتا اور دیکھتا ہے۔" (حدیث پاک)
- '' تمہارے دل میں خلوص نہ رہے'' کا مطلب سیر ہے کہ وہ تمہیں خلوص والا نہ دیکھے، تمہارے کمل خالص ہو کر بھی خالص نہیں اور اس وقت خالص ہو بھی نہ سکیں گے جب تم اپنے خلوص کی خوبی کو سمامنے رکھو گے کیونکہ تمہاری سیر ساری خوبیاں تمہاری طرح کسی وجہ سے ہیں۔
- حضرت ذوالنون رظافتُنُ سے عارف کا انتہائی درجہ پوچھا گیا تو انہوں نے

''جب وہ ایسے ہوجائے جب ہونے سے پہلے جیسا اور جہاں تھا۔'' مطلب بیہ ہے کہ وہ اللہ اور اس کے معاملات پر نظر رکھے، اپنے مشاہدے اور کاموں کونیہ دیکھے۔

فرمايايه

ایک صوفی یوں فرماتے ہیں۔ '' دنیا میں اللہ کی معرفت سب سے زیادہ رکھنے والا وہ ہے جو اس

کے بارے میں سب سے زیادہ حمران ہو۔' حضرت ذوالنون ظلفت سے پوچھا گیا وہ کون سا درجہ ہے کہ جس کی وجہ سے عارف آ کے نگل جاتا ہے؟ انہوں نے فرمایا کہ ''اس کی حمرانی، محتا، تی، اس سے ملاقات اور پھر حمرانی۔'' پلی حمرانی تو ان کا موں میں ہے جو اللہ اس کے ساتھ کرتا اور اس کی نعتیں اس کے پاس ہیں، وہ اپنے شکر کو اس کی نعتوں کے برابر نہیں بحتا حالانکہ اسے معلوم ہوتا ہے کہ دہ اپنے شکر کو اس کی نعتوں کے برابر نہیں بحتا حالانکہ اسے معلوم ہوتا ہے کہ دہ اپنے شکر کو اس کی نعتوں کے برابر نہیں بحتا حالانکہ اسے معلوم موتا ہے کہ دہ اپنے شکر کے ذریعے اللہ سے بچھ مانگما ہے اور اگر وہ شکر کر سے تو اس کا یہ شکر بھی نعمت ہوگا جس پر شکر کر تا لازم ہے اور دہ اپنی اس کم درجہ نعت کی وجہ سے اپنی آپ کو اس کے مقال کے مقال کے مقال جن بچھ نیں محتا، وہ سجھتا ہے کہ دہ اسے لاڑی لیں گی، دک

التعرف كي 254 التعرف نہیں سکتیں۔ کہتے ہیں کہ حضرت شبلی طالبنیا ایک نماز پڑھنے کیلئے کھڑے ہوئے اور دیر تک کھڑے رہنے کے بعد نماز شروع کی اور نماز سے فارغ ہو کر کہا کہ ہائے افسوں! نماز پڑھوں (اور بیہ جھوں کہ میں نے شکر کر لیا ہے) تو بیہ غلط ہو گی اور نہ پڑھوں گا تو کافر ہوجاؤں گا۔ ليعنى ميس اس كى عظيم نعمتون اور برم فضل كو غلط كرربا ہوں كا كيونكه ميں اینے اس کم درجہ کام کوشکر کے مقالب میں لا رہا ہوں گا اور پھر بیشعر پڑھے۔ أكمته يله على أنبى كَضِفْدَع يَسَكَنُ فِي أَلِيُحِ إنْ هِيْ فَاهَتُ مَلَاتُ فَمَهَا أَوُ سَكَتَتُ مَاتَتُ مِنَ الْغَمِّر "اس بات پر اللہ کا شکر ہے کہ میں دریا میں رہنے والے ایسے مینڈک کی طرح تھا کہ اگر وہ منہ کھولتا تو منہ یانی سے بھر جاتا ليکن چپ ہوتا تو مرجاتا۔'' دوسری حیرانی بیہ ہے کہ وہ توخیر کے ان مقامات پر پہنچ جہاں پچوسوچتا بی نہ ہو، بچھ جواب دے جائے اور عقل اللہ کی عظیم قدرت، دبد بے ادرعظمت میں جواب دے جائے چنانچہ کہا جاتا ہے کہ توحید کے ایسے مقامات بھی ہیں جہاں سوچ کی راہیں یں بند ہوجاتی ہیں۔ حضرت ابو السوداء فكافي في مراجع موفى الم يوجعا كمركيا عارف ك یاس دقت مجمی ہوتا ہے؟ انہوں نے کہانہیں۔انہوں نے یو چھا کہ کوں؟ انہوں نے کہا: ور الما معد ٢٠ مد محتر ور حد مرتد الدور كرتا مجله معرفت المكامو من ال **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

التعرف المجاهدي 255 جو ڈبوتی، اٹھاتی اور بنچ لے آتی ہیں چنانچہ عارف کا دقت سابق اور تاریکی کے سوا کچھ تجمى تبير بجرقرمايا\_ «معرفتوں کیلئے شرط بیہ ہے کہ مرید جب نظر اٹھائے تو تمہاری ہر چرختم ہو چکی ہو۔'' حضرت فارس طالفنا فرمات بیں۔ " عارف وہ ہے جس کا علم حال بن چکا ہو اور اس کی ہر حالت اسے قابو میں کرلے۔'' حضرت جنید دلامن سے عارف کی پیچان پر چمی کمی تو انہوں نے فرمایا۔ " پانی کارنگ دس ہوتا ہے جواس کے برتن کا ہوتا ہے۔" لیعن وہ ہر حال میں مبتر حالت والا ہوتا ہے جس کی وجہ سے اس کی حالتون میں تبدیلی آتی رہتی ہے اور ای وجہ سے اسے 'ابن وقت' کہتے ہیں۔

حضرت ذوالنون نائن حارف كى بيجان نوي مى مى تى توانبول نے فر مايا-" ابحى تو ييم قا بجي چلا كيا ہے-" يعنى تم اے دود تتوں كے اندر ايك حالت من نيس ديم يا ذكر كي تكد اس ك حالتي بد لنے دالا كو كى ادر بوتا ہے۔ مالتي بد لنے دالا كو كى ادر بوتا ہے۔ تميں حضرت ابن عطاء كے يشعر سنانے كے۔ تمين حضرت ابن عطاء كے يشعر سنانے كے۔ تو ما ين تما يقد في ألسن اللَّظْ عَلَيْرَتْ تو ما ين تما علم يقدير في قد قوضيع المحلف في المحلف الم



'' اگروہ زمانے کی کئی زبانوں میں بولے تو بتائے کی کہ میں عشق سے طبیا لباس میں نخرے سے چل پھر رہا ہوں کیونکہ اسے میری قدر و قیمت ادر جگہ کا پتہ ہیں اور بی بات وہمی نہیں بلکہ مجھے ایک جگہ سے دوسری جگہ لے جایا جا تا ہے۔'

حضرت سہیل بن عبداللد رہائین فرمات ہیں۔

وه آخرت بيس كامياب بوجائے-'

ہم کہتے ہیں عارف وہ صحف ہوتا ہے جو اللہ کیلیے پوری محنت کرے، اللہ ک حقیقی معرفت حاصل کرے اور دنیا کی چیزوں سے ہٹ کر اس کی وجہ اللہ کی طرف ہو جائے چنانچہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔

ترس آغريبَهُ مرتفديض من اللَّمج معاً عرفوا من المتقق ع (المائده: ٨٢) (من م ان ك آنكمون كو ديكمو كرآنوول س الل ربى بي، ال لئ كرده حق كو يبچان كر - " بد بات موسكت ب كرجب انهول في الله كي تك ادر احمان ديكا تو ان لا اراده كرليا، ان ك طرف توجه ادرسب عل س انيين اين لئے خاص كرليا جي رسول الله يفيق في فرايا كر

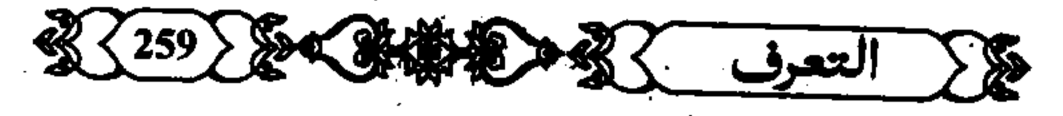
https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهدة 257  $\sum$ يشيئيكم في فرمايا -"بال-' اتو وہ رونے لیکے کیونکہ انہوں نے ایسا حال اس سے پہلے نہیں دیکھا تھا، نہ شکر بی دیکھا تھا جواس کی نعمتوں کے لیے کا ہواور نہ ہی ایسا ذکر دیکھا تھا جواس کی شان کے لائق ہو چنانچہ ایک طرف ہو کررود ہے۔ چر نبی کریم مشیق کم نے حضرت حارثہ رہائیں سے فرمایا۔ · "تم نے معرفت حاصل کرلی ہے تو اس پر ڈیٹے رہو۔'' آب منظ بیج انہیں معرفت سمجھائی اور ان پر لازم کر دی لیکن عمل کرنے کو سبيں فرمايا۔ جضرتِ ذوالنون دلی الفظ سے عارف کے بارے میں پوچھا گیا تو فر مایا۔ "وہ ایسا ہوتا ہے جولوگوں میں رہتے ہوئے، ان سے الگ ہوتا ہے۔' حضرت ممل دلات فرمات میں کہ معرفت دالے یوں ہوتے ہیں جیسے'' اعراف میں بھڑے لوگ، وہ ہر ایک کو ان کی نشانیوں سے پہچانیں گے، اللہ نے انہیں ایے مقام پر کھڑا کیا ہوگا جو انہیں دونوں جہانوں سے بڑھ کر عزت دے اور انہیں دنیا و . آخرت کے ملک دکھائے گا۔ ، ہمیں پیشعر سنائے گئے۔ يَا لَهُفَ نَفْسِنُ عَلَى قَوْمٍ مَضَوًا فَقَضُوْا لَمُ أَقْضِ مِنْهُمُ وَإِنْ طَاوَلُتُهُمُ وَطَرِق هُمُ الْمَعَافِيْتُ فِي كِبْرِ الْمُلُوْكِ إِذَا أبْحَرْعَهُمُ قُلْتَ أَعْمَارُ بِلَا صُوْرِ



"جم ایسے لوگوں کی وجہ سے اپنے آپ پر افسوں ہے جو جا چکے

اور انہوں نے اپنے کام پورے کر لئے لیکن ان میں سے صرف میں ایسا ہوں کہ ان کے ساتھ عرصہ تک رہتے ہوئے، کام پورے نہیں کر سکا۔'

\*\*\*\*



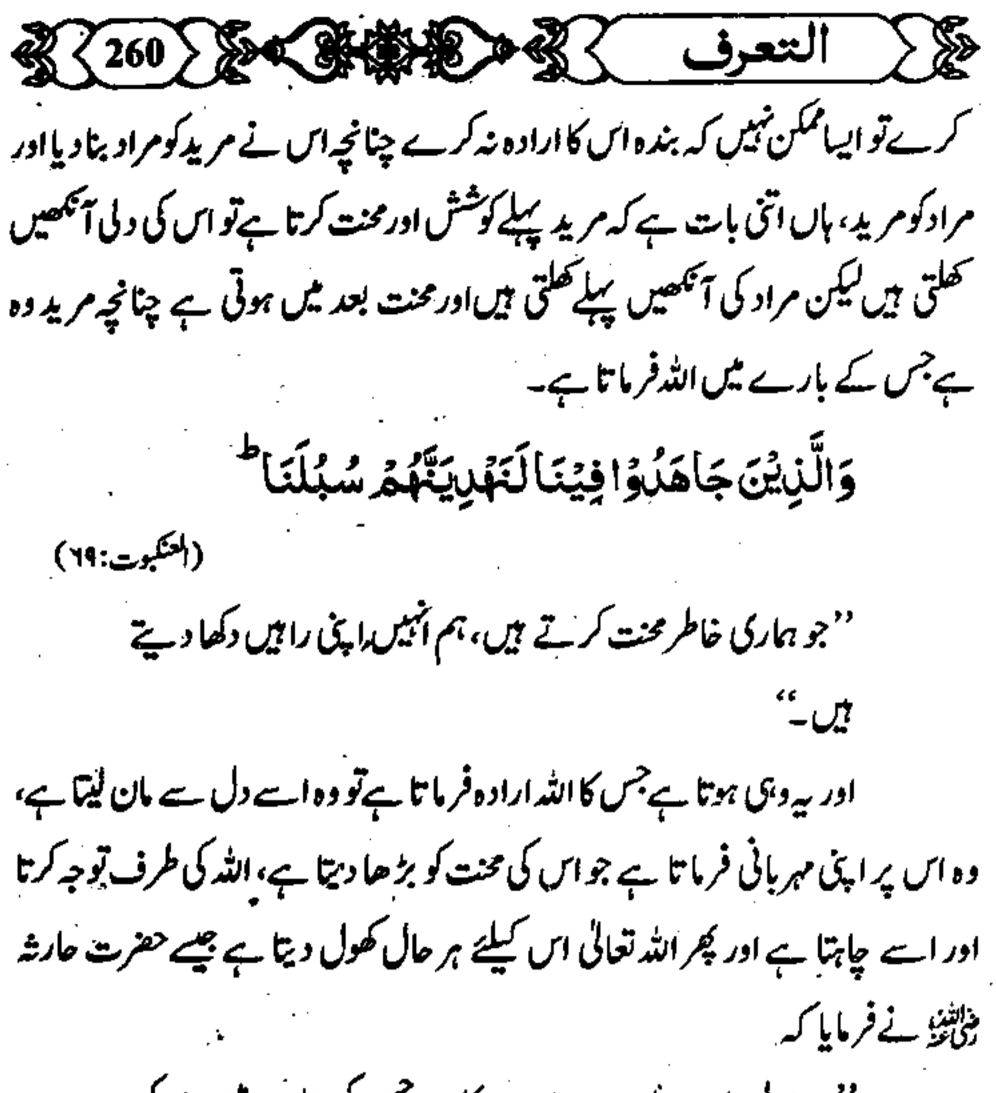
تر يشطوال باب:

«مریداور مراد" کے بارے میں

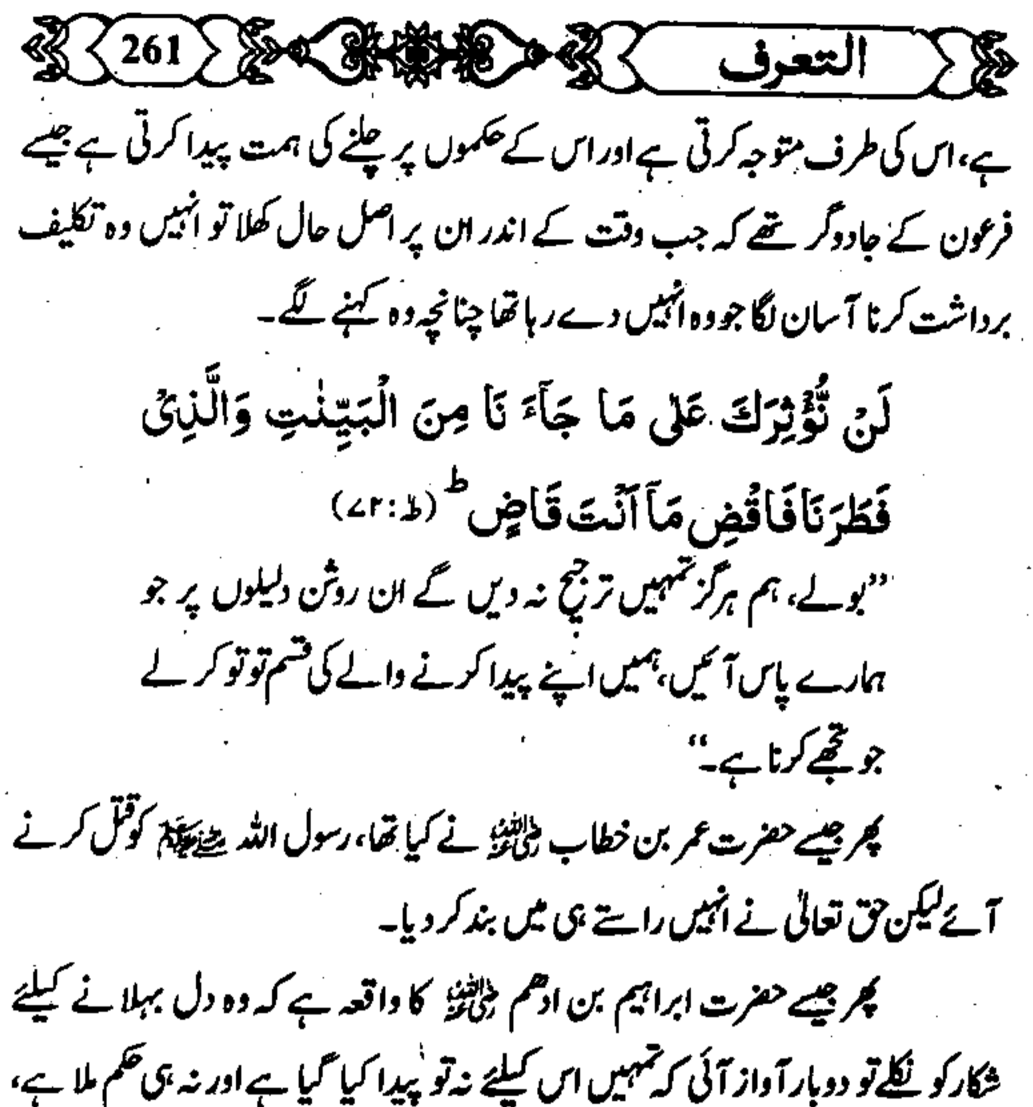
ان کے فرمان

مريد دراصل مراد ہوتا ہے اور مراد مريد ہوتا ہے كيونكه مريد الله كے لئے ہوتا ہے، اس كا اراد و اس دقت تك نيس بنا جب تك وہ الله كے پہلے سے كئے اراد ، پر نه چلج چنا نچە الله تعالى فرما تا ہے۔ يُحج بلغہ و يحج ونة لا (المائه،: ۵۴) ''وہ ان سے محبت ركمتا ہے اور وہ اس سے محبت كرتے ہیں۔'

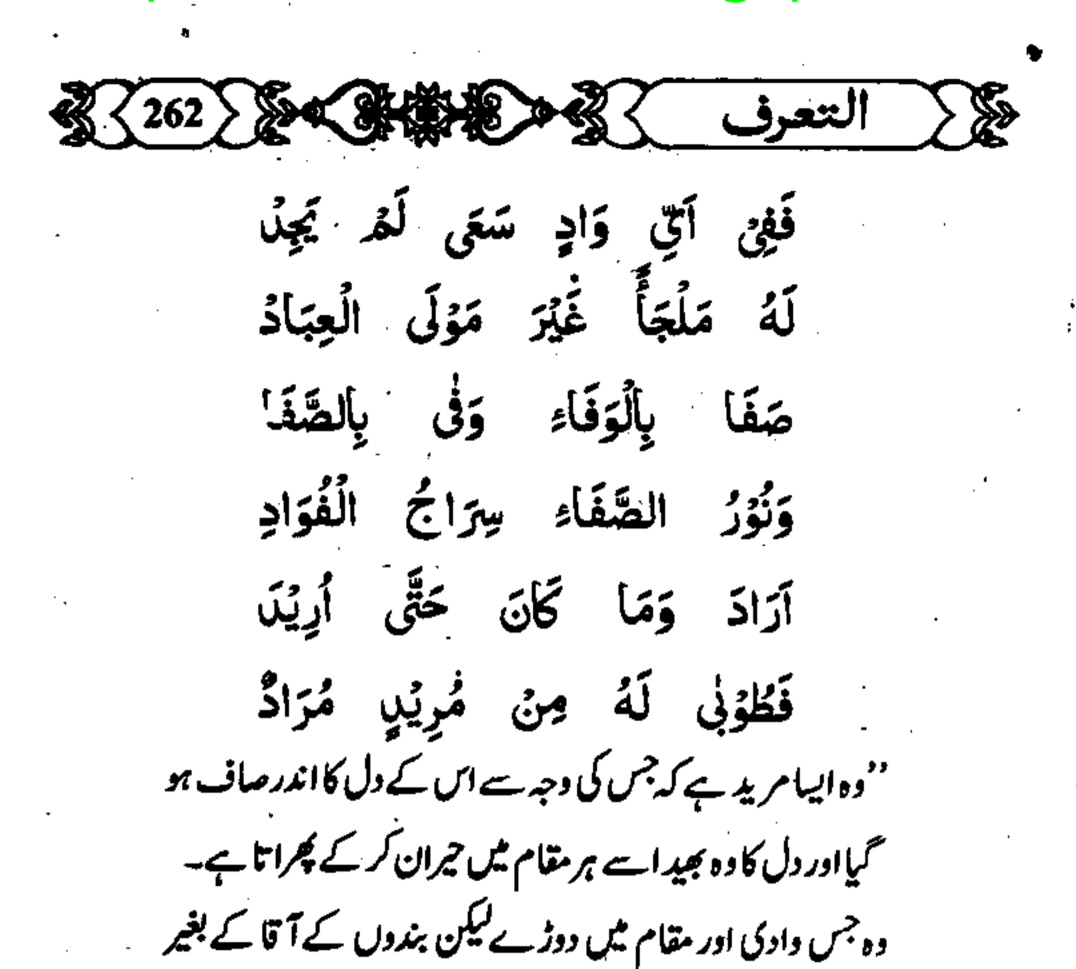
بجرفرمايا\_ رَضِي اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ لا (الماعر: ١١٩) "اللدان ي راضى بوا اور وه اس يرراضى بي-اور قرمایا۔ تُحرّتات عَلَيْهِم لِيَتُوبُوا<sup>ط (توب</sup>نا) " پران کی توبہ جای کہ **مقعبہ** کرلیں۔" چتانچہ اس نے ان کا ارادہ اس بناء پر کمیا کہ دہ اس کا ارادہ رکھتے ہیں کیونکہ ہر کام کا سب، اسے کر کزرتا ہے اور اس کے کام کی علت کوئی بھی نہیں اور جس کا ارادہ خدا



میرا دل اس دنیا سے بیزار ہو چکا ہے جس کی بناء پر میں دن کو یپاسا اور رات کو جا گټا رہتا ہوں۔'' *چرفر*مایا۔ "یوں لگتا ہے کہ میں اپنے رب کے عرش کو اپنے سامنے دیکھ رہا ہوں۔'' وہ بیہ بتارہے ہیں کہ غیب کے حالات ان کے سامنے اس دفت کھلے جب وہ د نیا چھوڑ کیے۔ مراد ووضى موتاب جس اللد تعالى المن قدرت من المن طرف لكاليتاب، اسے احوال کی اطلاع دیتا ہے جس کی وجہ سے مشاہدے کی طاقت اسے محنت پر اجمارتی



کچر تیسری آداز زین کے ابھرے ہوئے جسے سے آئی کہ بچھے اللہ سے ہٹا کر کس چیز ن این این طرف ذکار کھا ہے؟ انہوں نے کہا: اللہ کی قسم ! اللہ نے مجھے بچایا تو میں اس کی یے فرمانی تمجمی نہ کروں گا۔ بیقدرت کی طرف سے انہیں اپنی طرف لاتا تھا، ان کے سامنے سارے حال کل چکے ستھے جن کی وجہ سے وہ اپنے آپ اور مالوں سے بے خبر کر دیئے گئے۔ حضرت فقیہ ابوعبداللہ برقی طلطن کے اپنے شعریہ ہیں: مُرِيْلٌ صَفا مِنْهُ سِرُّ الْفُوَادِ َ حِفَهَامَ بِهِ السِّرُّ فِي كُلِّ وَادِ



پناہ کی جگہ نہ پا سکے گا۔ وہ حکم پر چل کر صاف ہو گیا، پوری صفائی کی اور صفائی کا بیدنور

دلوں کا چراغ بنا ہے۔ اس نے ارادہ کیا حالانکہ وہ کرنے کو نہ تھا، آخر اس کا ارادہ کیا گیا چنانچەم يدومراد كىلىئى خوشىخرى ہے۔'

\*\*\*\*



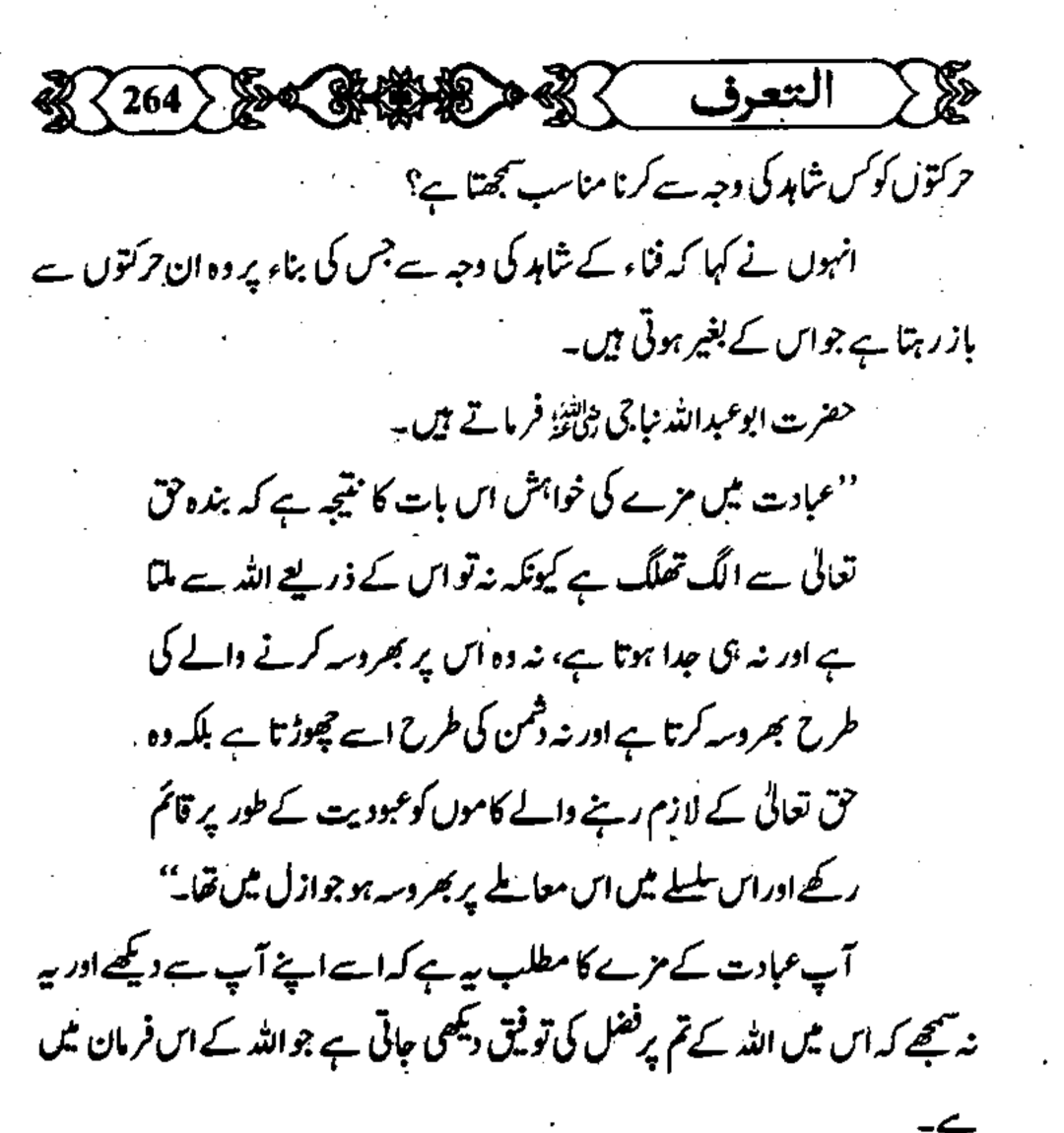
چوشھواں باب

مجاہدات ومعاملات کے بازے میں

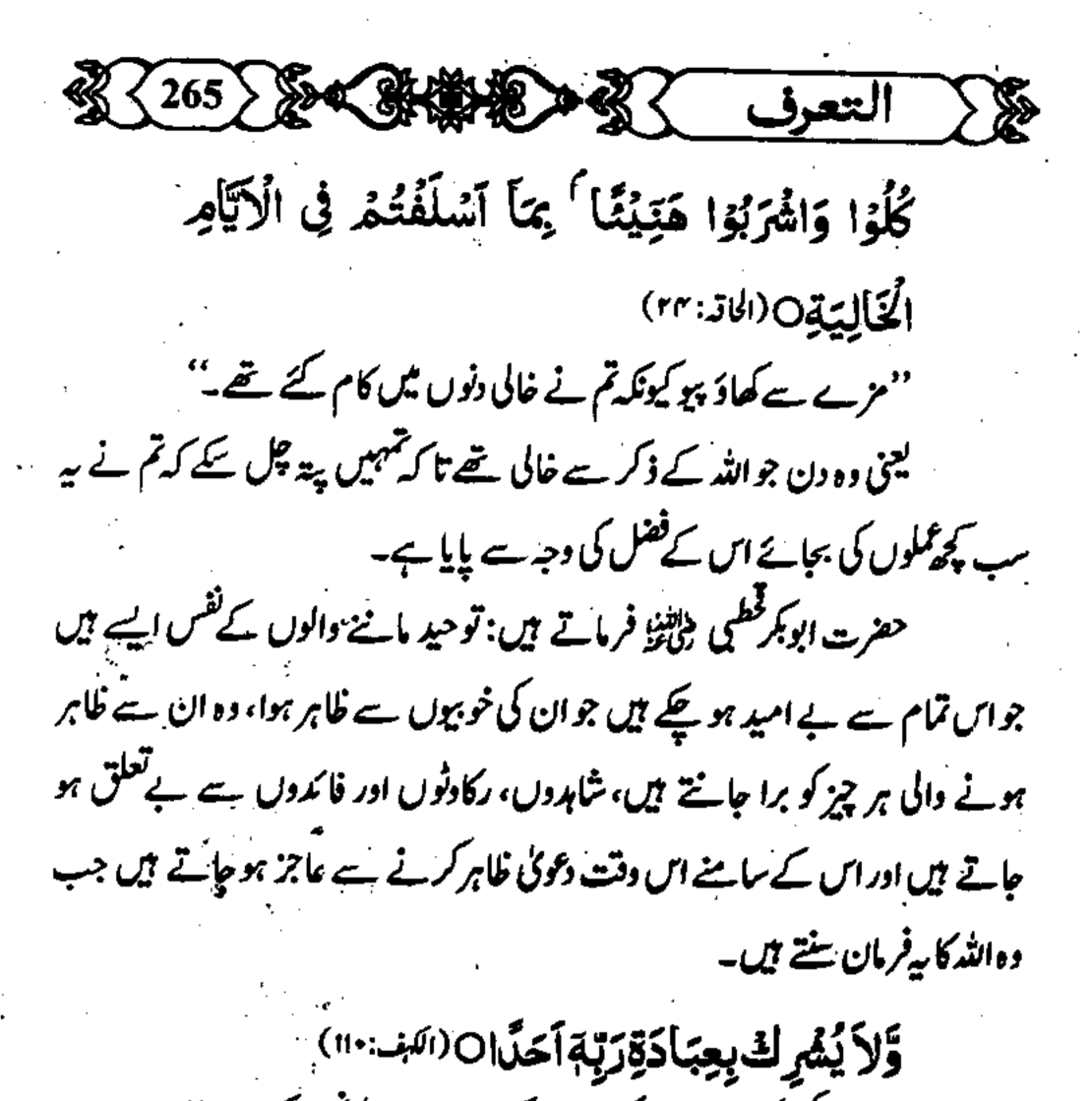
ان کے قرمان

ایک بڑے صوفی فرماتے ہیں۔ '' فَعَبَّد یہ ہوتا ہے کہ انسان ان عہادتوں کو ادا کرے جن کا لازم ہوتا اللہ نے شرط قرار دیا ہے۔ واجب و لازم کی شرط سہ ہے کہ واجب کو بدلے کے لائچ کے بغیر ادا کرے خواہ اے اللہ تعالیٰ کافضل ہی دیکھیو بلکہ وہ تجھ سے فضل کو دیکھے بغیر پورا ادا کرنے کو

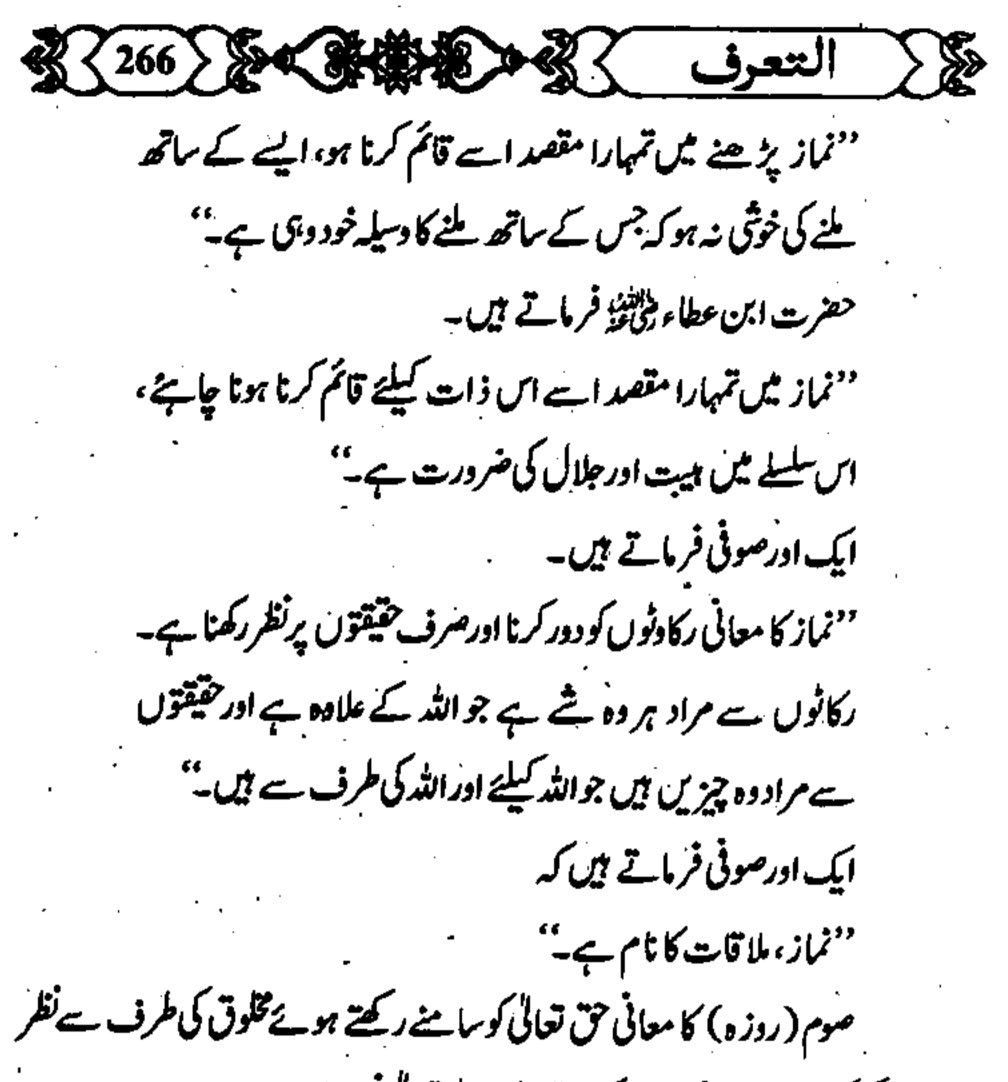
فرماتا ہے۔ عوض (بدلہ) سے مراد وہ ب جو عمل میں اللہ کی طرف سے تمہیں ملے، اللہ تعالی نے فرمایا۔ إِنَّ اللهَ اشْتَرْى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْفُسَهُمْ وَ أَمُوَ الْهُمُ (توبه: ١٠٠) ''اللہ نے مومنوں سے ان کی جانیں اور مال خرید لئے ہیں۔' تا کہ وہ اس کی عمادت لائے کی بجائے بندگی کاروپ دھار کر کریں۔ حضرت ابو يكر واسطى فلافت بحياتميا كمايك بندوا ين كوشش سے جونے والى



وَلَنِ كُرُ اللهِ أَكْبَرُ العَبَوت: ٢٥) " يقينا الله كا ذكر سب سے بڑا ہے۔" لیعنی وہ اس سے بڑا ہے کہ جہاں تمہاری سمجھ کی پہنچ ہو، تمہاری عقلوں میں سا جائے اور تمہاری زبانوں سے نکلے۔ ذکر کی حقیقت اللہ کے علادہ ہر چیز کو بھلا دینا ہے کیونکہ اللہ قرماتا ہے۔ وَاذْكُرُ رَّبُّكَ إِذَا نَسِيْتَ (الله: ٢٠) " بھولنے پراپنے رب کا ذکر کرد۔" پھراس فرمان میں ہے۔



''اور وہ کسی کواپینے رب کی عبادت کرنے میں شامل نہیں کرتے۔'' شاہدوں سے مراد تحلوق، رکادٹوں سے مرآد بدلے لینے اور فائدوں سے مراد دن<u>ا</u> کے سبب ہیں۔ . حضرت ابوبكر وأسطى دلافتُز فرمات جي-" نماز من تجير كا مطلب بد ب كركوياتم يول كت جو: تو اس بات سے عظیم ہے کہ اس کے ذریعے تو اس کے ساتھ کل جائے یا ات چوڑنے پر الگ ہوجائے کیونکہ جدا ہوتا اور ملنا حرکتیں نہیں بلکه اس کی وجہ وہ ہے جو ازل میں ہو چکا۔'' حضرت جنيد فللفنؤ فرمات جي-



ہٹانا ہے کیونکہ حضرت مریم پنتی کے واقعہ میں اللہ تعالی فرماتا ہے۔ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْنِ صَوْمًا فَلَنَ أُكَلِّمَ الْيَوْمَ انسيًّا (مريم: ٢٠) " میں نے رحن سیلئے روز ہ مانا ہے تو آج کسی انسان سے کلام ہیں كروں كي ي (معانی بہ ہے) کیونکہ میں اللہ کو سامنے رکھتے ہوئے مخلوق سے الگ ہوں تو میں اپنے روز نے کے دوران مناسب نہیں تجھتی کہ کوئی رکاوٹ ڈالنے والا جھے اس سے مثابة اوركونى عليمده كرف والااس س مجمع عليمده كروب اور رسول الله منطقة كابير K. Mark **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/

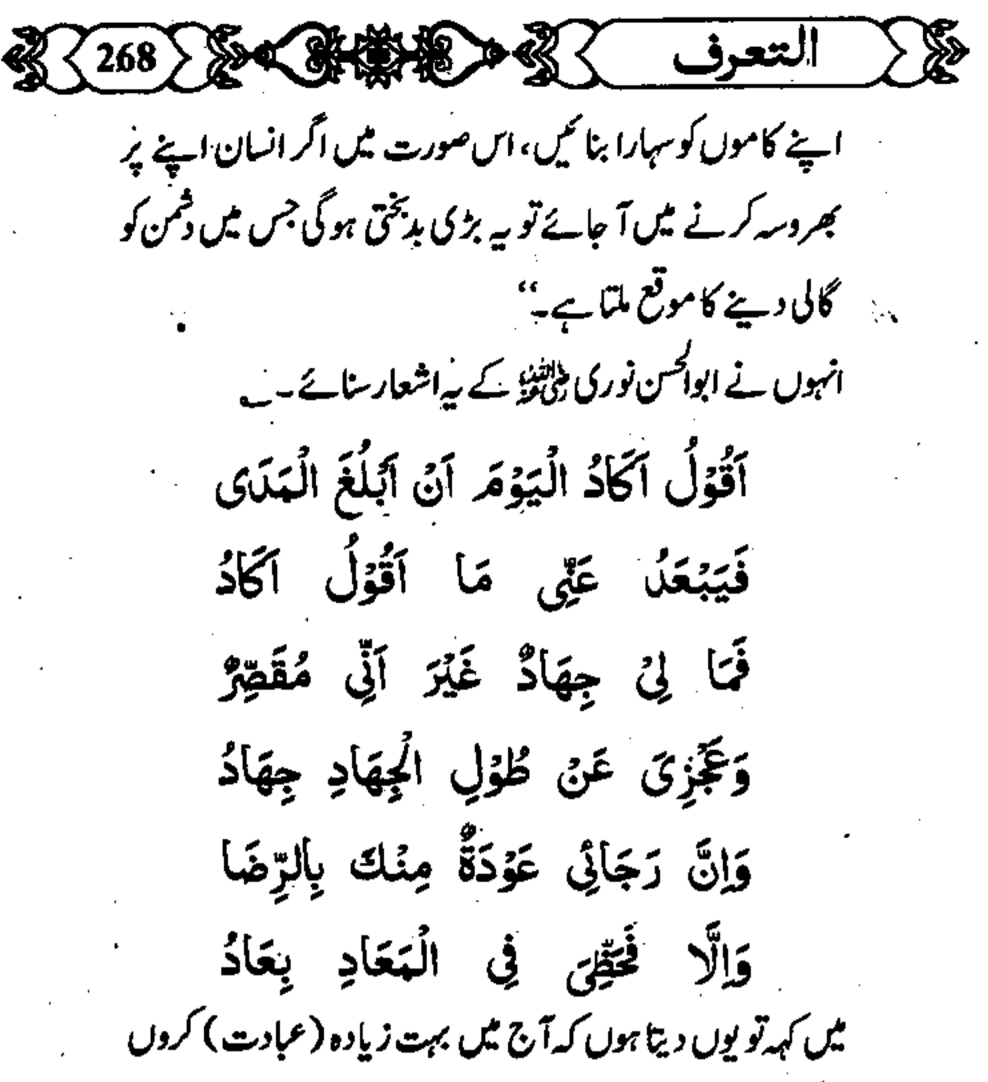
التعرف المجرف المجاهدة 267 "روزه ایک ڈھال ہے۔' لیتن اللہ کے علاوہ ہر شے ہے پردہ بنا ہے جو اللہ تعالٰی کے اس فرمان میں "روزه میری خاطر ہوتا ہے تو میں بی اس کی جزاء دوں گا۔'' سمج صبوفیاء نے اس کا معانی یوں کیا ہے کہ " میں خوداس کی جزاء بنوں گا۔'' جبکہ حضرت ابوالحسن بن ابوذ رطانی فرماتے ہیں کہ

"میری پہچان ہی اس کمیلئے اس کی جزاء بنے گی، وہ فرماتے ہیں کہ جزاء کے طور پر اس کیلئے یہی پچھ کافی ہو گا، کوئی اور چیز

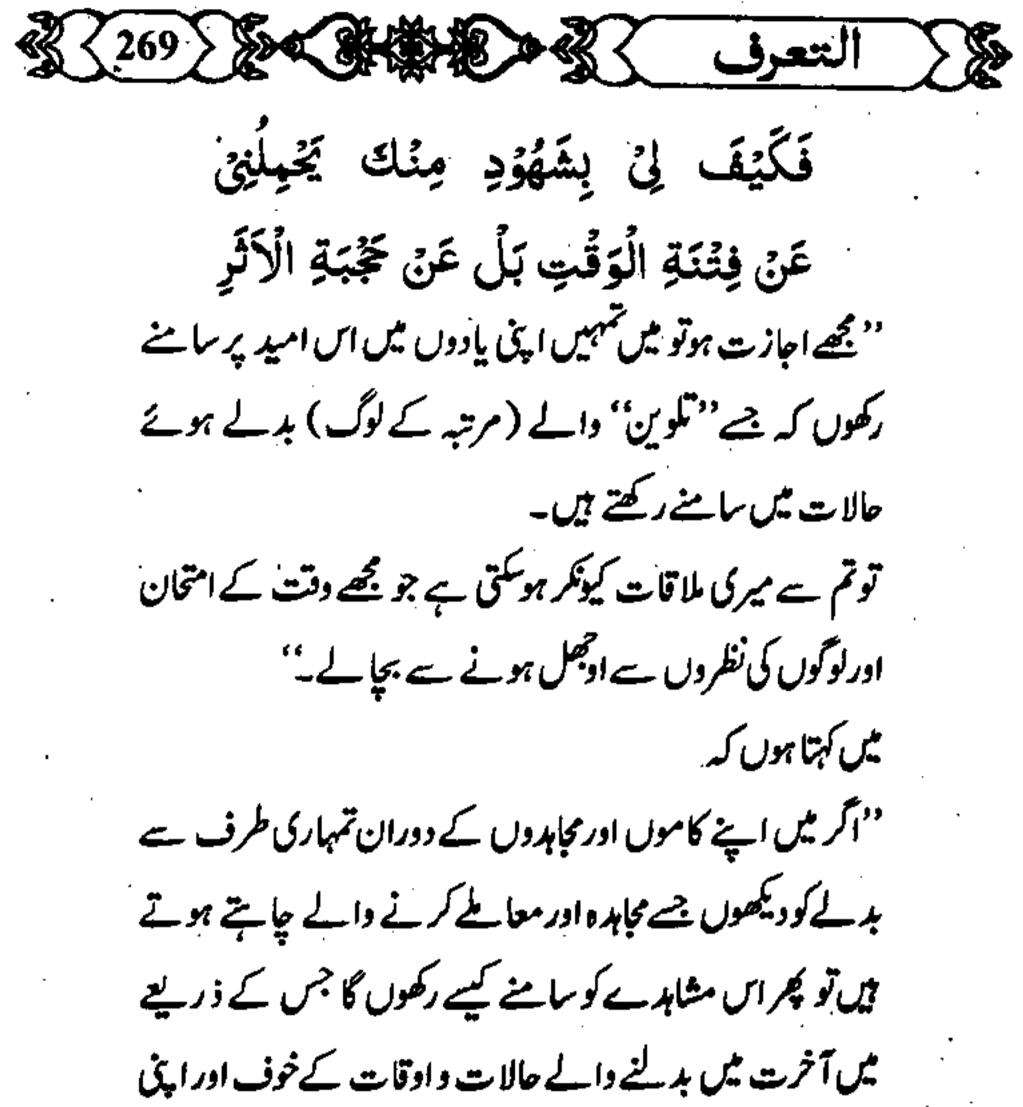
معرفت تک پنچا توکیا، اس کے قریب بھی نہ جاسکے گا۔'

میں نے حضرت ابوالحن حسنی ہمدانی کو فرماتے سنا تھا حضور مطط کی کا فرمان

اللہ کی طرف سے کہ روزہ میرے لئے ہے، کا معانی میہ ہے کہ "تا کہ اس سے ہرمشم کے لائج ختم ہو جائیں اور دشمن (ابلیں) اسے خراب نہ کر سکے کیونکہ جو چیز اللہ کی ہوجاتی ہے تو شیطان اے بكارنبيس سكتا ادر پحرنس بمي يد طمع نبيس كرسكتا كه روز ب يرفخر كر ب کیونکہ نغس صرف اپنی چیزوں پر فخر کرتا ہے لیکن دشمنوں کا لائچ آخرت سے تعلق رکھتا ہے کیونکہ دشمن وہی چیز کیتے ہیں جوخود بند یک ہو، اللہ کی نہ ہواور یہی وہ منہوم ہے جوان کے فرمان سے م شجور کا ہوں۔'' سمحصوفيا وفر مات بي-"سب سے بڑی آزمائش بیرے کہ انسان ایے تقس کودیکھیں اور



گاگرمیرایوں کہنا بیکارجا تا ہے۔ میرے پاس کوشش کی ہمت نہیں البتہ میرا دیر تک کوشش کرنے ' ۔ سے عاجز اور کوتاہی کرنے والا ہی ہوتا میراجہاد تمجھ لو۔ امید توبد ہے کہ تم دوبارہ مجھ پر خوش ہوجاؤ کے ورنہ قیامت میں میں تم سے دور بنی ہوں گا۔'' ایک اور کے بیڈ سلم سلے ہیں۔ حَبْنِي أَرَاعِيْك بِالْأَذْكَارِ مُلْتَسِسًا مَا يَبْتَغِيْهِ ذَوْوُ التَّلُوِيْنِ بِالْغَيْرِ



حركتون اور مجاہدوں كو ديکھ سكوں كا چنانچہ يمى وہ چيز ہے جو مجھے تم ت دور کے ہوئے ہے۔''

\*\*\*\*

₹<u>270</u> التعرف <u>پينتھواں باب:</u>

لوگوں کو علیم دینے اور اللہ کی طرف بلانے

كيليج ان كفرمان

حضرت نوری طلطن سے پوچھا گیا کہ انسان لوگوں کو وعظ وقصیحت کرنے کے قابل کب ہوتا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا۔ ''جب وہ اللہ کی باتیں سیجھنے لگتا ہے تو اللہ کے بندوں کو سیجھانے کے قابل ہو جاتا ہے اور جب وہ نہیں سیجھ پاتا تو وہ اپنے علاقے اور بندوں کیلئے نری مصیبت ہوگا۔'

حضرت سری سقطی دیانٹئز فرماتے ہیں۔ " میں لوگوں کا اپنے ہاں آنا یا د کرتا ہوں تو عرض کرتا ہوں کہ اے اللہ! تو انہیں اتن تمجھ دے دے کہ جس کی وجہ ہے انہیں میری ضرورت نہ رہے کیونکہ میں ان کا اپنے ہاں آتا پند نہیں کرتا۔'' حضرت سہل بن عبداللہ دلاہیڈ فرماتے ہیں تیس برس ہوئے کہ میں اللہ سے تفتگو کر ماہوں لیکن لوگ بچھتے ہیں کہ میری گفتگوان سے ہوتی ہے۔ حضرت جنید بالنئیز نے حضرت شلی بالنز سے کہا۔ " بم نے اس علم کا خوب پر چار کیا لیکن پھر اسے تہہ خانوں میں چیا دیا (بھلا دیا) البتہ تم نے آکر اے لوگوں کے سامنے بیان **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

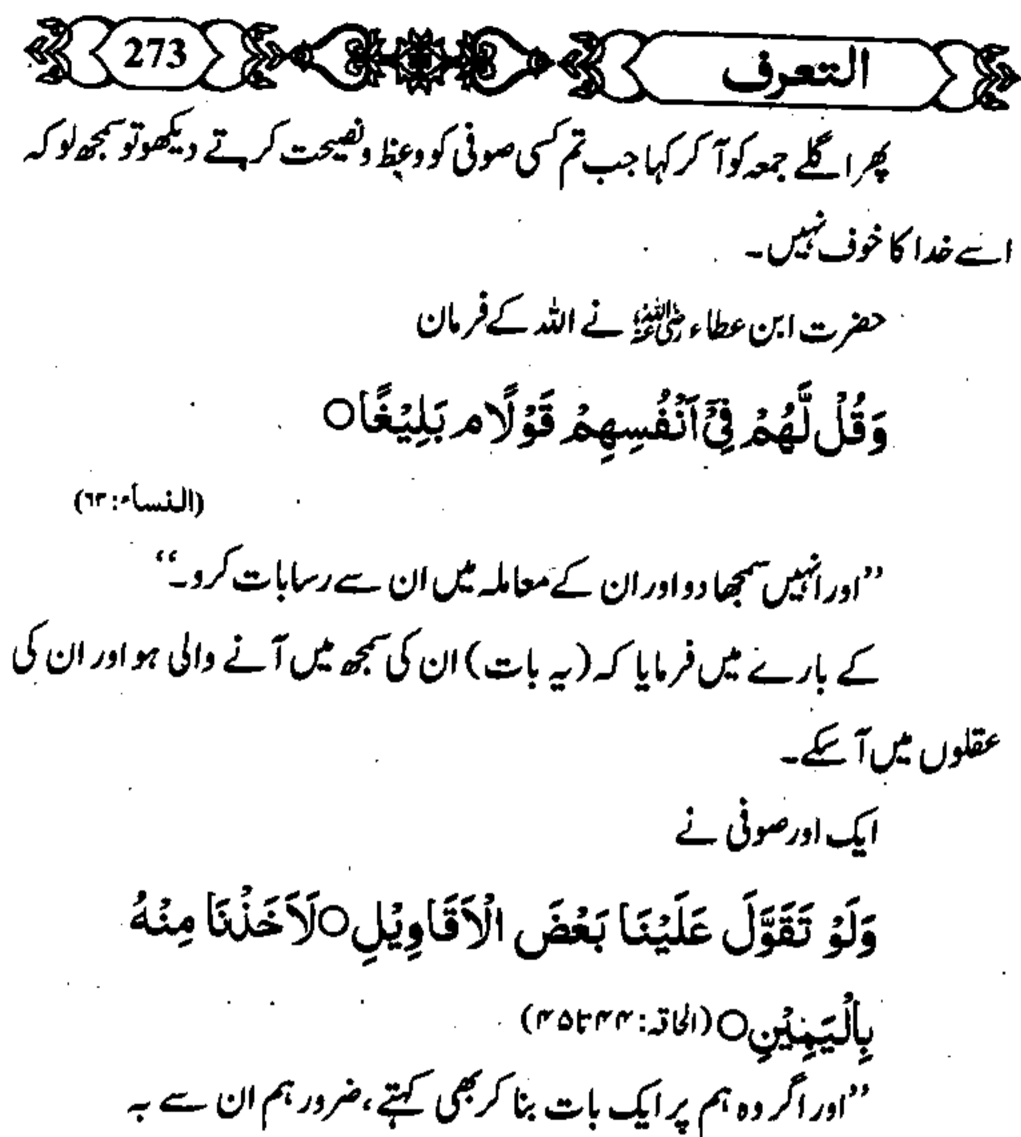
https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاف المحالي کیاہے۔' اس پر حضرت شبلی دانش نے کہا۔ و میں بی بولتا سنتا ہوں تو کیا دونوں جہانوں میں کوئی اور بھی ایسا حضرت جنید طاقفۂ وعظ وتصحت کررہے ہتھے کہ ای دوران کمی نے ان سے کہا ہے ابوالقاسم! اللہ تعالیٰ علم کی وجہ ہے کسی عالم پر اس وقت تک خوش نہیں ہوتا جب تک دہ علم پر کمل نہیں کرتا، اگرتم بھی اس پر کمل کرتے ہوتو تصبحت کرتے رہو درنہ بنچے آ جاؤاس پر حضرت جنید دلان اتھ بیٹھے اور دوماہ تک لوگوں سے بات نہ کی، پھر باہر آگر "اکر میرے ذہن میں نبی کریم ﷺ کا بیفرمان نہ ہوتا کہ آخری زمانے میں لوگوں کا راہنما سب سے زیادہ ذلیل ہوگا، تو میں کس مورت ش بابرندآ تا-"

، پر میجی فرمایا کہ میں نے لوگوں کو اس وقت تک وعظ ونصیحت کرنا شروع

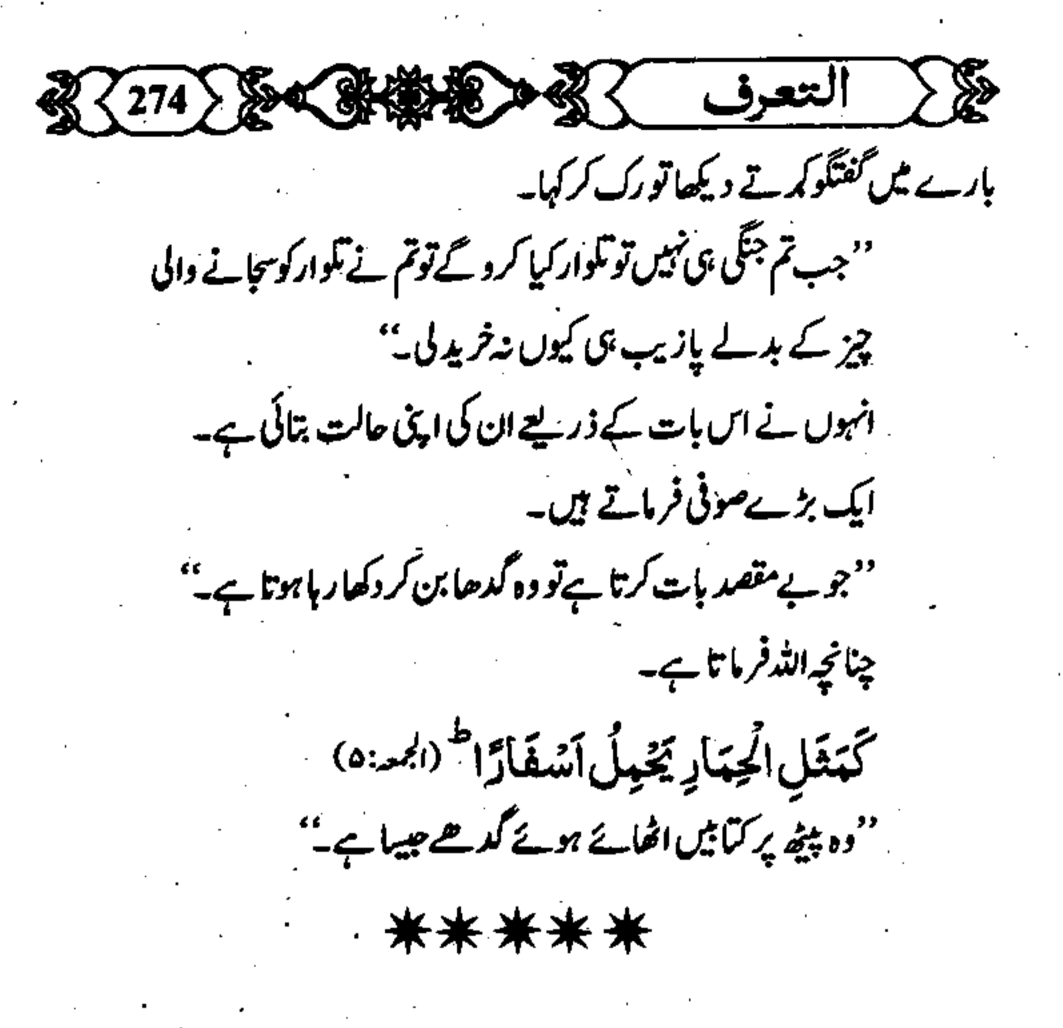
نہیں کیا جب تک چالیس ابدالوں نے اس بارے میں نفع ونقصان بتاتے ہوئے مجھے اشارہ ہیں دیا کہ تم لوگوں کو اللہ کی طرف بلانے کے لائق ہو۔ سمی بڑے صوفی سے یوچھا کمیا کہ تم دعظ ونصبحت کیوں نہیں کرتے؟ تو انہوں نے فرمایا۔ · · · میلم تو دور جاچکا ہے اور ایسے علم کے پیچھے پڑنے والا دور جانے والے سے بھی بڑھ کر دور ہوگا۔" حضرت ابومنصور پنج محینی دانن نے حضرت ابوالقاسم حکیم سے یوچھا کہ میں کیانیت کر کے لوگوں کو دعظ کروں؟ انہوں نے کہا۔



شفقت نہ بنی کہتم اپنی بجائے تواب کا موقع پہلے انہیں دیتے اور پھرخود پچھ دیتے ؟ حضرت فارس ولاينفز في مطابق حضرت ابوعمرو انماطى والتفؤ في بتايا كه بم حضرت جنید طالقی کے باں تھے کہ حضرت نوری طالفیز دہاں سے گزرے اور سلام کہا۔ حضرت جنیر دی النز نے جواب میں کہا اے دلوں کے حکمران ! تم پر بھی سلام ہو، بولتے ! اس پر حضرت نوری دانشز نے کہا اے ابوالقاسم ! تم نے لوگوں سے چکنی چیزی با تیں کیں تو انہوں نے تہیں منبروں پر بٹھا دیا لیکن میں نے انہیں دعظ ونصیحت کی تو مجھے کویا انہوں نے کوڑا کرکٹ پر پھنکوایا۔ اس پر حضرت جنید دانش نے کہا بچھے اس وقت کوئی یریشانی نہیں ہوئی۔



قوت بدله ليتے" لیعنی اگر وہ مخص کیچ صوفیوں کو وجد کی باتیں سناتے اور اس بارے میں اللہ کافرمان ہے۔ بَلِعُمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ طُ (المائد: ٢٢) "الله كي طرف سے اتر فے والے ظلم لوگوں تك پہنچا دیں۔" یہاں اللہ تعالیٰ نے بیہیں فرمایا کہتم ان چیزوں کو پہنچا دوجوہم نے تمہیں جتا دي بي. حضرت حسین مغاز لی دلائٹؤ نے حضرت رویم بن محمد کوسب کے سامنے فقر کے





چھیاسٹھواں باب

پر ہیز گاری اور مجاہدوں کے بارے میں

ان کے فرمان

حضرت محاسی طائفیز اپنے والد کی طرف سے تیس ہزار درہم کے دارث ہوئے کیکن ان میں سے چھ بھی نہ لیا اور فرمایا کہ وہ قدری عقیدہ رکھتا تھا۔ (وہ کہتے ہیں کہ ہر کام ہم خود کرتے ہیں) حضرت ابوعثان طالفين فرمات ہيں کہ ہم حضرت ابو حفض طالفين کے ہمراہ حضرت ابوبکرین ابوحذیفہ دلائین کے ہاں تھے کہ ہمارے ایک دوست کا ذکر چھڑ گیا جو

وبال نہیں تھا چنا نچہ ابو حفص دلال نیز نے کہا ہمارے پاس کاغذ ہوتا تو اے چن ہی لکھ دیتے۔ میں نے کہا: بدلو کاغذ، حضرت ابو کر دلال نیز بازار کو گئے ہوتے تھے۔ ابو حفص دلال نیز نے کہا کہ مکن ہے کہ وہ فوت ہو چکا ہوا ور ہمیں علم نہ ہوا ور بد کاغذ ان کے وارثوں کی وراشت بن چکا ہول بذا چن کہ میں۔ کی وراشت بن چکا ہول بذا چن کہ می۔ کوراث کے ما سے کمش رکھی تک کی۔ اور ان کے ما سے کمش رکھی تھی جس میں سے ایک دانہ لے کر منہ میں ڈالا، انہوں نے میرا گلا وہا کر کہا اے خیانت کرنے والے ! میری سمش کھاتے ہو؟ میں نے کہا جسے آپ کے دنیا سے بی لیڈا بدوانہ لے لیا ہے۔ اس پر انہوں نے آپ کہ جس سے پہلے جانے ہیں لیڈا بدوانہ لیا ہے۔ اس پر انہوں نے کہا اے وال ان کے ایس Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

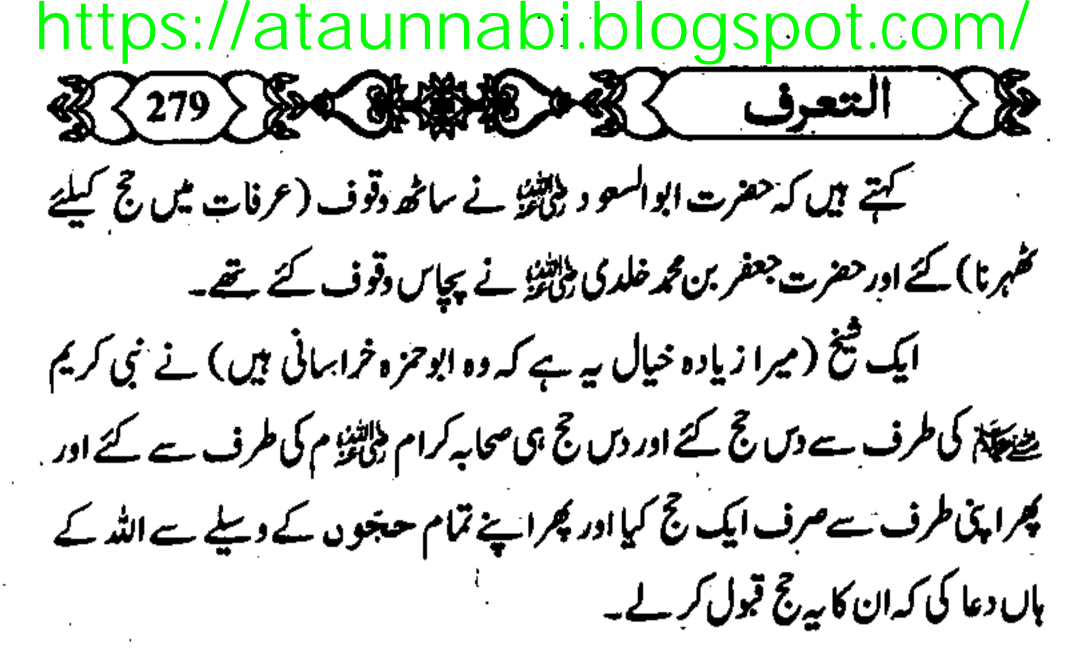
التعرف المجاهدي 276 دل پرتکيه كرر ب بوجس دل والالجى اس كامالك نبيس؟ میں نے ایپی بہت سارے مشائخ سے سنا ہے کہ وہ فقیر کو تین وجہ سے خچوڑ ریے تھے۔ جب کسی دوسرے کے مال پر جج کرے۔ ۲۔ خراسان پنچ پ س<sub>ہ</sub> کین جانے پر۔ وہ فرماتے ہیں کہ جو تحض خراسان جاتا ہے توعیش وعشرت کے لئے جاتا ہے، وہاں کھانے کیلئے جائز چیز بی نہیں ملتی (اس دور کی بات ہے)، رہا یمن تو وہاں کن طرح کی بدکاری ہوتی ہے۔ پھر حضرت ابو المغيث طلقة محسى چيز كا سہارا نہ کيتے اور نہ ہى پہلو پر سوتے بلکہ رات کوعبادت کیلئے گھڑے ہوجاتے ادر نیند کا دباؤ پڑنے پر بیٹھ جاتے اور پیشانی کو دونوں گھنوں پررکھ کرتھوڑ اساسو کیتے۔اس پر آپ سے کہا گیا کہا پنے آپ پر زمی کرو۔ انہوں نے کہا کہ میرے لئے وہی سہولت کافی ہے جو میرے رفیق (اللہ) نے مجھے دے رکھی ہے، کیاتم نے رسولوں کے سردار منظ بیکن کا بیفر مان نہیں سنا کہ سب سے زیادہ آزمائش نيئي کې ہوتی ہے اور پھر درجہ بدرجہ ہوتی آتی ہے۔ صوفياء بتات بیں کہ حضرت ابوعمرو زجاجی ملاظئۂ بہت سارے سال مکہ میں تھہرے رہے کیکن حرم شریف میں بے دضونہیں ہوئے ، دضو ثوثے کے موقع پر حرم سے نکل جاتے اور پھر باوضوح م میں آتے۔ فرمات ہیں کہ حضرت فارس دلائین نے بتایا کہ حضرت ابوعبداللہ دلائین (جو حکم کے نام سے مشہور سے الوگوں سے گفتگونہ کیا کرتے ، کوف کے ارد کردجنگوں میں رہا کرتے،صرف حلال اور سو کھے گلڑے کھاتے، ایک دن میں ان سے ملاتو ان کے **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهدة 277 ساتھ مراتعلق ہو تایا چانچہ ان سے کہا: میں اللہ کی قشم دیتا ہوں، بیتو بتائیے کہ بات چیت کرنے میں آپ کو کیا رکاوٹ ہے؟ انہوں نے کہا: ارے! یہ دنیا در حقیقت ایک خیالی چیز ہے اور اس کے بارے میں کیا کہ سکتا جس کی حقیقت ہی نہیں ہے اور حق تعالی کے بارے میں بچھ کہنے کوتو الفاظ ہی نہیں ملتے تو بات کیے کروں؟ چھر مجھے وہیں چھوڑ كربط كمجرً رضاء وتسليم كانمونه: و آپ ہی نے بتایا کہ حضرت حسین مغاز کی طائف نے فرمایا ایک رات میں نے حضرت عبداللہ قشاع طلقیٰ کو دیکھا کہ وجلہ کے کنارے ہیں اور کہہ رہے ہیں کہ اے میرے آقا! میں پیاسا ہوں (دومرتبہ) صبح تک یونمی کہتے رہے اور صبح ہونے پر عرض کی، بڑے افسوس کی بات ہے کہ تو ایک چیز میرے لئے جائز کرتا ہے اور خود ہی مجھے ا*س ہے ر*وک دیتا ہے، پھرایک چیز سے روکٹا ہے اور ای کی اجازت بھی دے دیتا ہے تواہیے میں میں کیا کروں؟ چنانچہ داپس آ گئے ادراس سے گھونٹ تک نہ بیا۔

پھر فرمایا میں نے ایک فقیر کویوں کہتے سنا کہ میں ھیپیر (یہاں ۲<u>اسچ</u> کو حاجیوں کا قتل عام ہوا تھا) کے سال لوگوں کے ساتھ تھا کہ اس دوران ان سے رہا ہو سمیا، پھر داپس آ کر زخمیوں میں تھونے لگا ادر پھرتے پھراتے حضرت ابو محمد جریری دائن کو دیکھا جوسوسال ہے چھرزیادہ عمر کے تھے، میں نے یوچھا اے شیخ <sup>ب</sup>کیا آپ دعاء ہیں کریں سے کہ وہ مصیبت کل جائے جسے آپ دیکھرے ہیں؟ انہوں نے فرمایا۔ "میں نے دعا کی ہے کمکن اس (خدا) نے فرمایا ہے کہ میں اپنی مرض کیا کرتا ہوں۔ میں نے دوبارہ کہا تو فرمایا اے بھائی! اب د ما کا دقت نہیں بلکہ راضی رہے اور تھم مانے کا دقت ہے۔' میں نے پوچھا کوئی چیز جاہئے؟ انہوں نے فرمایا کہ میں پیاسا ہوں۔ میں

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كي مي التعرف التعرف یانی کے کرآیا تو انہوں نے لے کر پیٹا جاہا اور اس دوران میری طرف دیکھ کر کہا کہ سارے لوگ پیاسے ہیں تو میں تھلا کیوں پیوں، بیتو بے صبری ہو گی اور پھر وہ یانی واپس کرتے ہی فوت ہو گئے۔ وہ فرماتے ہیں میں نے انہیں بتاتے سنا کہ میں نے حضرت جریر کی طاقتن کے ایک مرید کو یوں کہتے سنا تھا۔ '' بیں سال گزر گئے کہ کھانا سامنے آنے کے علاوہ دل میں اس کا خیال بھی نہ آتا پھر ہیں برس گزر چکے کہ میں عشاء کے دخو سے منگ کی نماز پڑھتا رہا ہوں پھر بیں سال کا عرصہ گزرا کہ میں نے اس ۔ ڈریے اللہ کے ساتھ کوئی دعدہ نہیں کیا کہ کہیں وہ مجھے میری زبانی جموٹا نہ بنا دے، پھر بیں سال ہی بیت گئے کہ میری زبان میرے بی دل سے منتی رہی اور پھر ایسا حال بھی آیا کہ بیں برس تک میرادل میری زبان ہے۔" ارہا۔" ان کے فرمان''میری زبان میرے دل سے تق ربی'' کا مطلب ہیے کہ

میں دہی بات بتا تا جوحقیقتا میری ہوتی۔ ان کے فرمان'' میرا دل میری زبان سے سنتا رہا'' کا مطلب سے ہے کہ اس نے میری زبان پرنظررکھی کیونکہ وہ فرماتا ہے۔ " (نیک اور ولی) میزے ذریعے سنتا، دیکھتا اور بولتا ہے۔" ہارے ایک شیخ نے بتایا میں نے حضرت محمّد بن سعدان کوفر ماتے سنا کہ " میں نے بیں سال تک حضرت ابوالمغیف کی خدمت کی ادر اس دوران میں نے انہیں رہ جانے والی کی چز پر افسوس کرتے اور کم ہونے والی چیز کو تلاش کرتے نہیں دیکھا۔''



\*\*\*\*

•

.

•



سرستھواں باب:

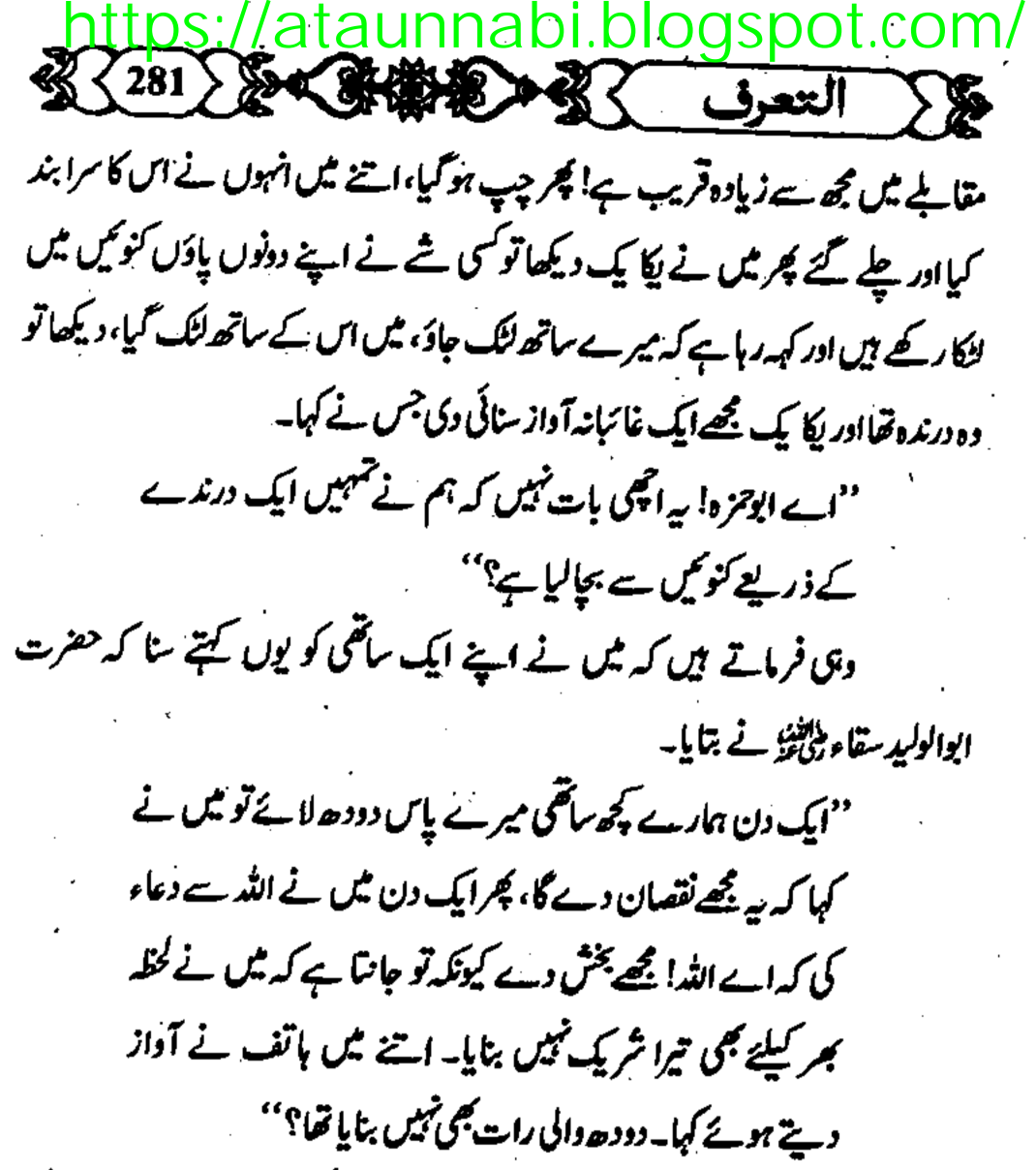
صوفياء پراللدكي مهربانيان اور

انہیں غائبانہ طور پرتنبیہ

حضرت ابوسعید خزاز ط<sup>لط</sup>ن فرماتے ہیں کہ عین اس وقت جب عرفہ کی رات میں موجود تھا کہ اللہ کے قرب نے مجھے اس سے سوال کرنے کا موقع نہ دیا، پھر میرے نفس نے مجھے اللہ تعالیٰ سے مائلنے پر مجبور کیا تو میں نے غائبانہ ایک آواز سی کہ کوئی کہہ رہا تھا۔

'' کیا اللہ تعالیٰ تک پہنچنے کے بعد بھی اس کے علاوہ کسی ادر سے

حضرت ابو حزہ خراسانی دلائیز بتائے ہیں کہ میں نے کسی سال نج کیا اور پیدل چلتے ہوئے ایک کنو سمی جا گرا، میرے دل نے جھے (اللہ سے) فریاد کرنے پر جبور کردیالیکن میں نے کہا۔ ''اللہ کی قتم ! میں فریاد نہیں کروں گا۔'' حضرت ابو تمزہ خراسانی دلائیز فرماتے ہیں ابھی میرے دل کی سے بات پوری نہیں ہوئی تھی کہ کنو سی کے کنارے سے دوآ دمی گزرے جن میں سے ایک نے دوسرے سے کہا کہ آؤ کہ ہم اس کنو سی کے سرے کو داستے سے بند کر دیں اور پھر سرکنڈ سے اور بور بے لے آئے، میں نے چلانے کا ارادہ کیا اور کہا: اے دہ ڈات کہ ان دونوں کے



حضرت ابوسعید خزاز دانشر بتاتے ہیں کہ میں جنگل میں تھا کہ مجھے سخت بھوک کی، میں اللہ سے کھانا مانکنے پر مجبور ہو کیا، میں نے دل میں کہا کہ بد اللہ پر بھروسہ كرف والوں كا كام بيں، ميرے دل ميں آيا كم ميں الله ميں مالله سے صبر مالكوں چنانچہ خيال آتے ہی ایک غائبانہ آواز آئی۔

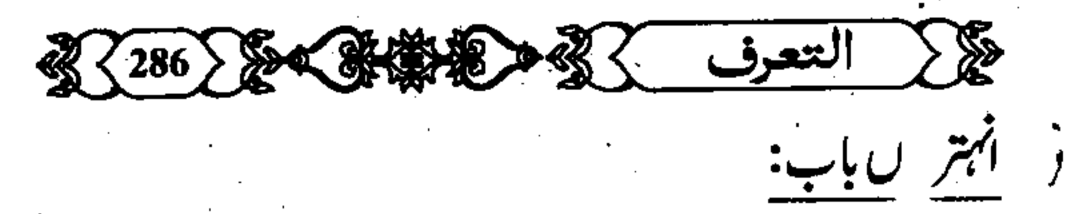
وَيَرْعَمُ أَنَّهُ مِنَّا قَرِيْبٌ وَأَنَّا لَا نُضَيِّعُ مَنْ أَتَانَا وَيَسَأَلُنَا الْقُوَى عَجْزًا وَضَعْفًا كَأَنَا لَا نَرْاةُ وَلَا يَرَانَا

التعرف کی 284 کی حضرت ابوالحن فارس طلينية کے مطابق حضرت ابوالحن مزين طلقية نے بتايا کہ میں خالی ہاتھ اکیلا ہی جنگل میں گیا۔ میں گہرائی میں پہنچا تو ایک حوض کے کنارے پر بیچه کیا۔ خیال آیا کہ میں خالی ہاتھ ہی جنگل میں جا رہا ہوں چنانچہ دل میں تکبر پیدا ہوا، ای دوران حضرت کتانی ریاہیۂ (یا کوئی اور منتے، مجھے شک رہا) حوض کی دوسری طرف کھڑے ہیں، انہوں نے مجھے آواز دی کہ اے حجام! تمہارے دل میں بیر جھوٹی باتیں کب تک آتی رہیں گی؟ ایک مقام پر یوں بھی لکھا ملتا ہے کہ انہوں نے کہا تھا۔ " اے حجام ! اینے دل کوسنجالو اور دل میں برے خیال نہ آنے دو۔" حضرت ذوالنون رکانٹیز بتاتے ہیں کہ میں نے پھٹے پرانے کہاں والا ایک نوجوان دیکھا اور اس سے نفرت کی لیکن دل میں آ رہا تھا کہ بیکوئی دلی ہوگا۔ میں دل ہی دل میں سوچتار ہا، نوجوان نے میرے دل کی بات بوجھ کر مجھے دیکھتے ہوئے کہا۔ '' اے ذوالنون! میری شکل وصورت کونہ دیکھو کیونکہ موتی تو سپی

کے اندر ہوتا ہے۔ حضرت ذوالنون طلقين فرماتے ہيں اور پھروہ بيشعر پڑھتے ہوئے چکتا بنا۔ يَهْتُ عَلَى أَهْلِ ذَا الزَّمَّانِ فَمَا آرْفَعُ مِنْهُمُ لِوَاحِلٍ رَأْسَا ذَاكَ إِلَىٰ فَتَّى أَخُو فِطَنِ أعُرف نَفْسِي وَأَعُرِفُ النَّاسَا مَلِكًا مُتِلْكًا فَحِرْتُ حُرًّا لَبَّاسًا بالقنوع مُلَرَّعًا

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف المجاهدة 285  $\mathbb{N}$ <sup>،</sup> میں اس دور کے لوگوں میں گھومتا رہالیکن سراٹھا کر کسی ایک کی طرف بھی نہیں دیکھا۔ کیونکہ میں ایک ہوش مند نوجوان ہوں، اپنے آپ کو اور لوگوں کو مجمى ليجانتا ہوں۔ که میں آزاد ہوں، کسی کا غلام بھی ہوں، بادشاہ بھی ہوں اورلباس کے طور پر میں نے چادر اوڑ ھرکھی ہے۔' ایں فراست کے صحیح ہونے کیلئے ہمیں حضرت احمہ بن علی طالقۂ کے ذریعے حضرت ابوامامہ بابلی طائفۂ کی بیردوایت ملتی ہے کہ رسول اللہ مشفظ کا خرمایا۔ ''مومن کے دل کی آگاہی پر نظر رکھو کیونکہ وہ اللہ کے نور سے د دیکھتا ہے۔''

\*\*\*\*



صوفیاء کوالٹد کا دلوں کے ذریعے چوکنا کر:

حضرت ابوبكر بن مجابد مقرى وللتنظ بتات بي كدايك دن حضرت ابوعمرو بن علاء دلالننز نماز پڑھانے کیلئے آئے، وہ امام نہیں بنا چاہتے تصر آنہیں مجبورا آگے کر دیا گیا چنانچہ آگے ہو کرلوگوں سے کہا کہ مقیس سیدھی کرلوادر ای کے ساتھ عش کھا گئے اور پھر الحکے دن ہوش سنجالی۔ اس پر ان ہے پوچھا گیا تو انہوں نے کہا جب میں نے تمہیں صفیں درست کرنے کو کہا تو اللہ کی طرف سے میرے دل میں بیدخیال پیدا ہوا کہ مجھت کہدرہا ہے۔

" اے میرے بندے! تم خود میرے سامنے کھہ بھر کیلئے بھی تبھی

درست ہوئے کہ لوگوں کو درست ہونے کو کہہ رہے ہو؟ حضرت جنید دلایشن بتات بیں کہ ایک مرتبہ میں بہت زیادہ بیار ہوا تو اللہ سے اپنی تندرت کی دعاء کی چنانچہ اس نے میرے دل میں بیہ بات ڈالی کہ "میرے اور اینے درمیان دخل نہ ڈالو۔" حضرت جنید دلاین؛ بی کے مطابق ایک بڑے صوفی نے کہا۔ " کی مرتبہ میں او کھتا ہوں تو مجھے آواز دی جاتی ہے کہ کیا تو مجھے بحلا كرسوتا ہے، ایسے سوتا چاہو تے تو میں تمہیں كوڑے لگاؤں گا۔' \*\*\*\*



ستروال باب:

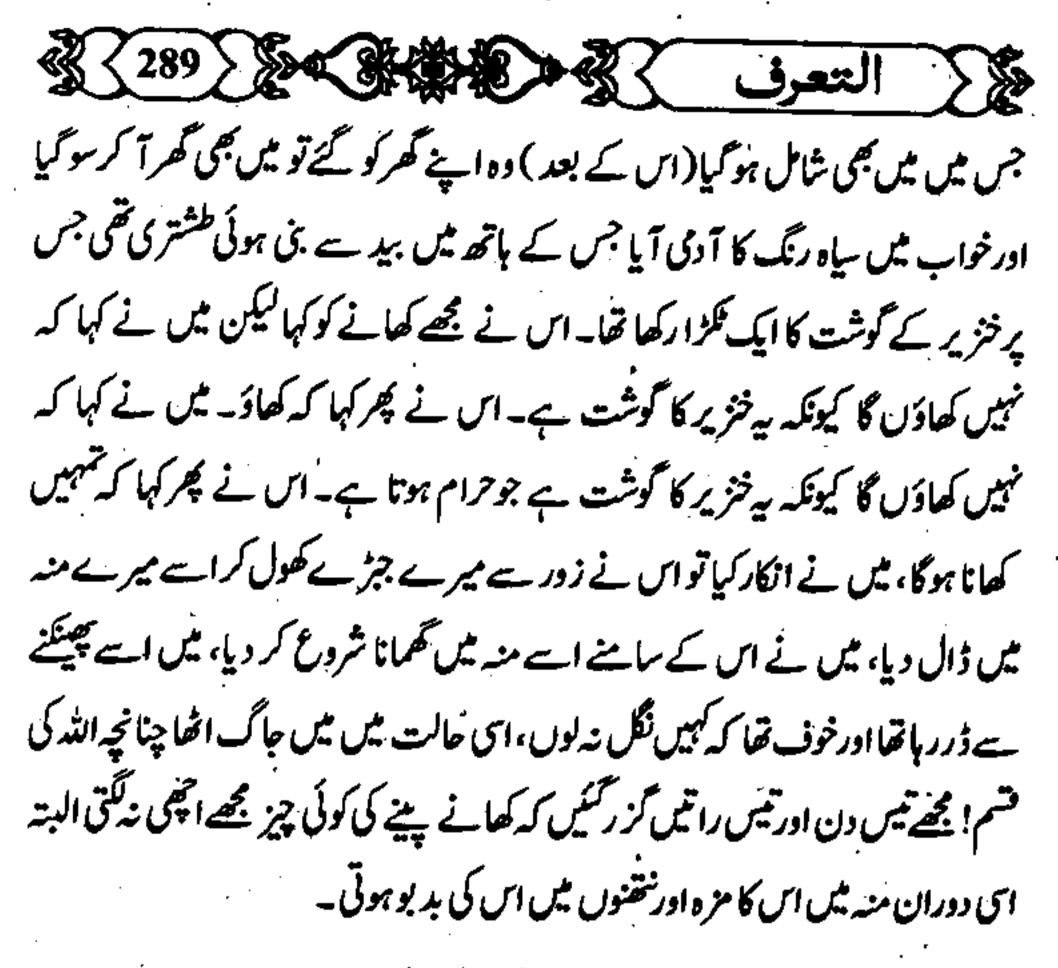
التدكى طرف سيصوفياءكو

خواب وغيره ميں خبر دار كرنا

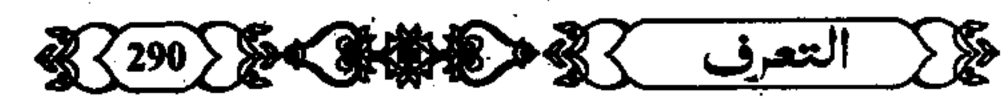
حضرت ابو بمرحمد بن على كتافي طالفيظ بتات بي كم من في رسول الله يفي كو پہلے کی طرح خواب میں دیکھا ( آپ سے کوئی مخص سوال کر رہا ہے جسے آپ جواب دے رہے تھے، آپ ہر پیر اور جعرات کو نی کریم مطاقع کم کی زیارت کیا کرتے تھے) کہ میری طرف تشریف لا رہے تھے اور ان کے ساتھ چارلوگ تھے، فرمایا اے ابوبکر! جانعے ہو کہ بیکون ہے؟ میں نے عرض کی ہاں بیہ ابو بکر (صدیق طانعی ) ہیں، پھر فرمایا اسے جانتے ہو؟ میں نے عرض کی بال مد عمر دان بیں، پھر یو چھا کہ اسے جانتے ہو؟ میں نے حرض کی بال بیعثان ملافظ ہیں، پر فرمایا کیا اس چوتھے کو جانتے ہو؟ میں جواب دینے سے رک کیا، آپ مشیکت دوبارہ یو چھا تو میں رکا رہا، تیسری مرتبہ یو چھا تو میں پر بھی رکار بااور لگتا تھا کہ بھے ان کے بارے میں غیرت آرہی ہے۔ پر محم بند کرتے ہوئے میری طرف اشارہ کر کے اسے کھول دیا اور میرے سینے پر مارا اور فرمایا اے ابو کر ایک روکہ ریملی بن ابوطالب طاطق بیں۔ میں نے عرض كى يارسول الله يطيقة بيلى بن ابوطالب والثنة بل - فيرآب يطيقة في غررب اوران کے درمیان بعائی جارہ بنا دیا۔ اس کے بعد حضرت علی دانٹن نے میرا ہاتھ کر کر فرمایا اب ابوبکر! انھوادر میرے ساتھ مغاکی طرف چلو، میں ان کے ہمراہ مغاہ پہاڑکی طرف



کیا تو نے اس میں میر ان خطابوں پر خور نیس کیا جنہیں زبان ے بیان نہیں کیا جا سکتا؟ اس خواب کے صحیح ہونے کیلیے حضرت علی بن حسین دائی تل کے حضرت حسن بصری دائی کی بید روایت ملتی ہے جو بتاتے ہیں کہ میں بعرہ کی معجد میں گیا، دیکھا تو ہمرے ساتھیوں میں سے کانی لوگ بیٹے ہوئے تے، میں بھی ان کے پاس جا بیٹا، وہ ہمارے ساتھیوں میں سے کانی لوگ بیٹے ہوئے تے، میں بھی ان کے پاس جا بیٹا، وہ چنلی کرتے ہوئے ایک محض کے بارے میں با تیں کر رہے تھے، میں جور اللہ سے تاہیں اس کا ذکر کرنے سے روکا اور اس فیب کے بارے میں وہ صدیثیں سنا کی جور سول اللہ سے تاہیں اور حضرت عیسیٰ علیاتی سے جھ تک پنجی تھیں۔ یہ س کر وہ خاموش ہو کر دوسری با تیں اور حضرت عیسیٰ علیاتی سے جھ تک پنجی تھیں۔ یہ س کر وہ خاموش ہو کر دوسری با تیں کرنے لیے۔ کر دوی قض سا سے آیا تو انہوں نے اس بارے میں بد کوئی شروع کر دی Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



\*\*\*\*



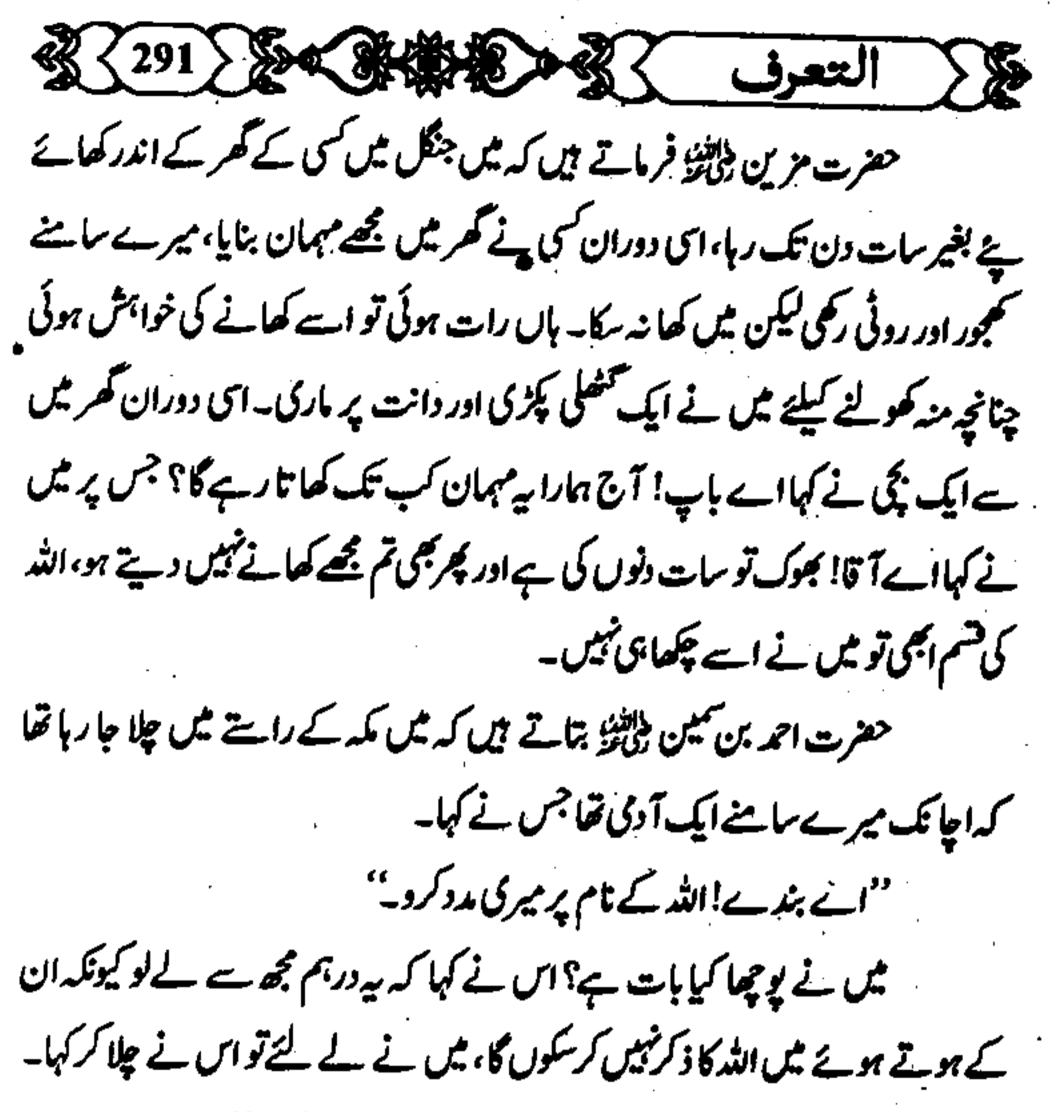
ا كہترواں باب:

صوفياء پرغيرت كھانے كيلئے

اللدكاان پرب بهاكرم

حضرت رابعہ ذرائی بیار ہو تمی تو نیمار پری کیلئے پچھلوگ ان کے پاس کے اور پو چھا کہ کیا حال ہے؟ انہوں نے فرمایا کہ بچھے اپنی بیماری کی وجہ بچھ میں نہیں آ رہی، ہاں جنت میرے سامنے لاکی تن میرے دل کا جھکاؤ اس کی طرف ہوالہذا میرا خیال ہے کہ اللہ نے مجھ پر غیرت کھاتے ہوئے بچھے چکڑا ہے اور مرضی تو اس کی چلتی ہے۔ حضرت جنید رطانی بتاتے ہیں کہ میں حضرت سری سقطی دائی نے کہاں پہنچا تو

وہاں ٹوٹے کوزے کی پچھ شیکریاں دیکھیں، یو چھا یہ کیا ہے۔ انہوں نے کہا کہ گزشتہ رات ایک لڑکی میرے پاس یانی کا کوزہ لائی اور کہنے لگی اے باپ ایے کوزہ میں یہاں النائے جارہی ہوں، ٹھنڈا ہونے پراسے یی لیما کیونکہ آج کی رات گرمی بہت ہے۔استے میں مجھ پر نیند کا زور پڑا تو میں نے دیکھا کہ بڑی خوبصورت ایک لڑکی میرے پاس آئی، میں نے یو چھا کہ س کی ہو؟ اس نے کہا: میں اس کی ہوں جوکوزوں کا شمنڈا پانی نہیں پیتا اور پھر ایے ہاتھ مارا تو وہ ٹوٹ گیا اور وہ تمہارے سامنے پڑا ہے۔ پھر وہ تصمیریاں وہیں پڑی رہیں جسے انہوں نے ہلایا تک نہیں، آخر کردوغبار نے انہیں ڈھانپ دیا۔



" اے اللہ! میں حاضر ہوں (بد درہم صرف چودہ یتھے)۔" حضرت ابو الخير أقطع طافقة لن يوجعا حميا كما آب ك باتحد كننے كى وجہ كيا ہوئی؟ انہوں نے کہا کہ میں لکام (یالبتان) کے پہاڑ پر تھا، ایک دوست بھی ہمراہ تھا، ای دوران بادشاہوں کی اولاد میں سے ایک آدمی آیا جس کے یاس دینار ستھے اور وہ انہیں لوگوں میں بانٹ رہا تھا، ایک بچھے بھی دینا چاہا تو میں نے ہاتھ الٹا کر کے اس کے سامنے کیا جس پر اس نے ایک دینار او پر رکھ دیا۔ میں نے اپنے ساتھی کی کود میں اپنا باتحدالت ديا ادراخط كمشرا جوابه سچے دیر بی گزری ہو کی کہ اچا تک بادشاہ کے نو کر چوروں کو تلاش کرتے آ مستحت ادر پکژ کرمیرا باتھ کاٹ دیا۔

التعرف كي 292 التعرف 8 ای دا قعہ سے ملتی جلتی وہ حدیث ہے جسے حضرت احمہ بن حیان شمی دلائن کے مطابق حضرت محمود بن لبيد ملائنة في روايت كياب كه في كريم مشفرة في فرمايا. "اللد تعالى بيارى وجد سے اپنے بندے كودنيا سے يوں محفوظ ركھتا ہے جیسےتم اپنے بیاروں کی حفاظت کرتے ہو۔''

\*\*\*\*



بہتر وال باب

صوفياءكي مشكلات مين

اللدكي أن يرمير بانيال

حضرت فارس دلائف کے مطابق حضرت ابراہیم خواص دلائن کے شاگر دحضرت ابوالحسن علوی دلائن فرمات ہیں کہ میں نے حضرت خواص دلائن کو دنیور کی جامع مسجد میں دیکھا جو اس کے درمیان بیٹے ہوئے سے اور ان پر برف ی گر رہی تھی، مجھے ان کے بارے میں ڈرلگا تو میں نے کہا: کاش آپ آگ کے پاس چلے جاتے ، انہوں نے کہا: نہیں اور پھر پیشھر پڑھے۔

لَقَدُ وَضَحَ الطَّرِيْقُ الْأَيْكَ قَصْرًا فَتَا آخَدُ أَرَادَكَ يَسْتَبْدِلْ فَإِنَّ وَرَدَ الشَّتَا ۖ فَفِيْكَ صَيْفُ وَإِنَّ وَرَدَ الْمَصِينُ فَفِيْكَ ظِلَّ " یقیناتمہاری طرف ارادہ کرنے والی کی راہ کمل چکی ہے چنانچہ جوجانا جاب، اسے راہ ہو چینے کی مردرت ہیں۔ اكر مردى آجاتى بي توتمهارى بى كرى كام دي كيكن اكركرى ہوتی ہے تو تمہارا بن سامید کافی ہے۔'



پھر کہا کہ ہاتھ تو پکڑاؤ، میں نے ہاتھ پکڑایا تو انہوں نے اسے اپنی گودڑی کے پنچ کرلیا ادر پھر دیکھا تو ان سے پید بہہ رہا تھا۔

حضرت ابو الحسن فاری رشان فرمات ہیں کہ میں ایک دادی میں تھا کہ جھے یہت زیادہ پیاس لگی اور میں کمزوری کی بناء پر چلنے پھرنے سے رہ گیا اور میں نے من رکھا تھا کہ پیاسے آ دمی کے مرنے سے پہلے اس کی آنکھوں سے آنسو بہنے لگتے ہیں، میں بیٹھ گیا اور آنکھوں سے آنسو بہنے کا انتظار کرنے لگا، اسی دوران میں نے آ ہمن من د یکھا تو دہ سفید رنگ کا سانپ تھا اور صاف چاندی کی طرح چمک رہا تھا اور تیزی سے میری طرف آ رہا تھا، اس نے خوفز دہ کر دیا چنا نچہ تھر اکر اٹھا اور ڈر کی وجہ سے مجھ میں طاقت آگئی، میں آ ہت سے چل پڑا اور سانپ بھنکارتا ہوا میرے پیچھے تھا، میں چلا گیا، دہ میرے چیچھے تھا اور میں پانی پر پہنچا تو اس کی آواز رک گئی، میں نے دیکھا تو دہ

نظرنہ آیا، میں نے پانی پیا توسکون ہو گیا۔ اس کے بعد جب بھی کسی غم یا بیاری میں گھر جاتا ہوں تو سانپ کوخواب میں

\*\*\*\*

د کھے کر سمجھتا ہوں کہ بید میر بے تم اور بیاری کے دور ہوجانے کی بشارت ہے۔



تہترواں باب:

موت اور بعد والے وقت میں

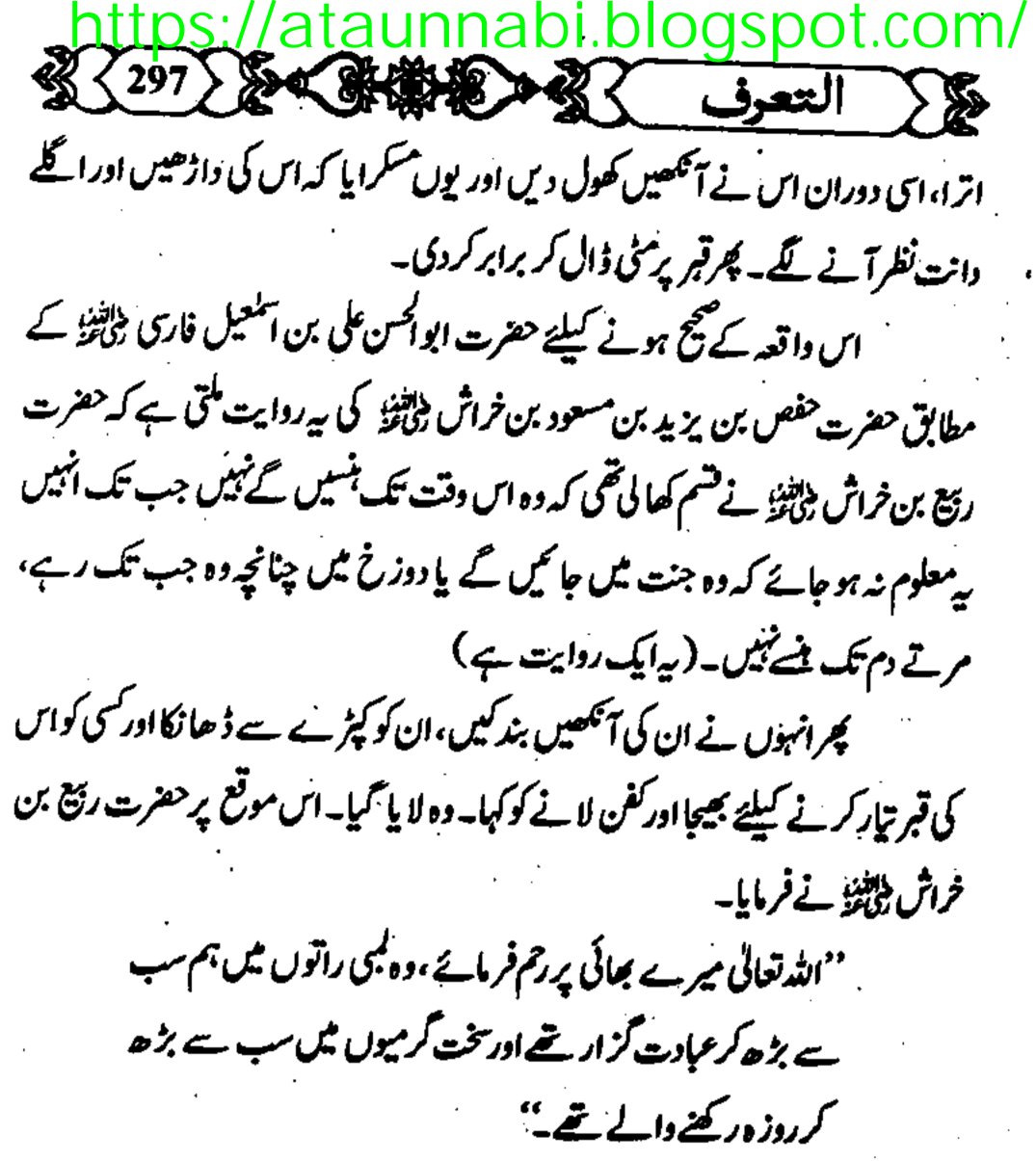
صوفياء پراللدكي مهربانيان

حضرت ابوالحن بلائن (جوقزاز کے نام سے مشہور شے) فرماتے ہیں کہ ہم قبل کے مقام پر شے کہ ای دوران ہمارے پاس ایک خوبصورت جوان آیا جس نے دو پرانے کپڑے پہن رکھے شے، اس نے ہمیں سلام کہا اور کہنے لگا کہ یہاں کوئی ایس ستحری کوئی جگہ ہے جہاں فوت ہوجاؤں؟ ہم نے تعجب سے اسے کہا کہ ہاں ہے چنانچہ ہم نے اسے اپنے قریب ہی ایک چشمہ دکھایا، اس نے جا کر دہاں دضو کیا اور اللّٰہ کی ضہ سے ملاقہ ذین راح سکھ سکھ سے رام سے ایک الکور ہوں دقا از اللّٰہ ک

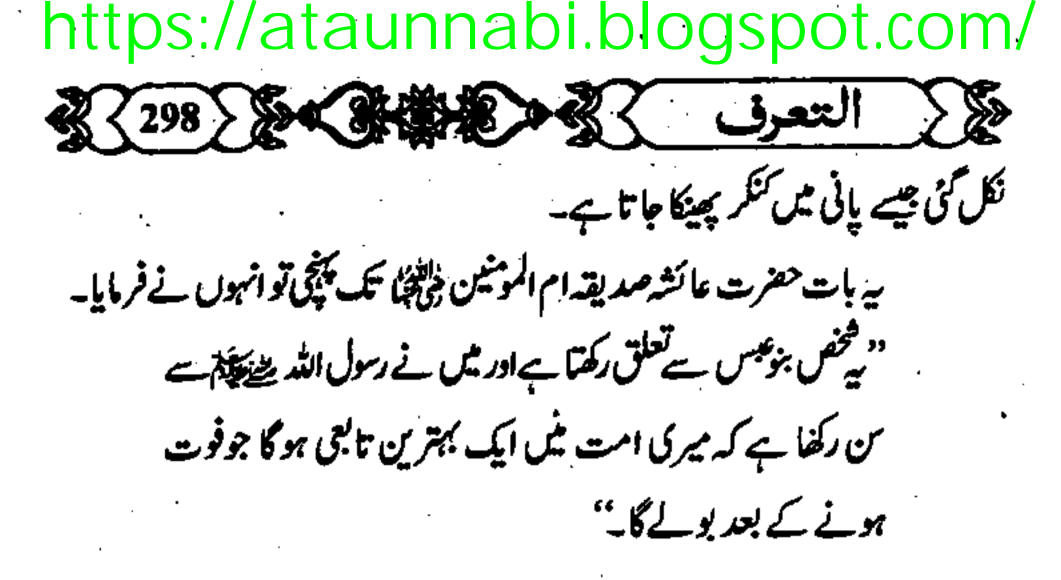
مرضی کے مطابق نماز پڑمی، پھر پچود پر تک اس کا انتظار کیا لیکن وہ نہ آیا تاہم جب ہم بنيج تو ووفوت موجكا تحا-حضرت مہل بن عبداللہ دلائن کے مرید کہتے ہیں کہ حضرت سہل تختے پر تھے جنہیں نہلایا جارہا تھا، ان کے دائی ہاتھ کی شہادت والی اُنگل ابھری ہوئی تھی جس سے وداشاره كررب تتم. حضرت ابو عمر والمطحري طاقئة فرمات من كم من في حضرت ابوتر المتخشى طللفة كوجنك مس كعزاد يكعا حالاتكه دونوت بوحط يتصحتا بم أنبس كمي چيز كاسهارانبيس حضرت ابراہیم بن شیبان داش فراستے ہی کہ ایک مرید میرے پاس آیا

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كي 296 المجاهدي 296 جہاں تھوڑے دن بیار رہنے کے بعد فوت ہو گیا اور جب اسے قبر میں اتارا گیا تو میں نے چاہا کہ اس کا رخسار کھول کر عاجزی دکھانے کیلئے اے زمین پر رکھتا ہوں کہ شاید اللد تعالیٰ اس پر رحم فرما دے، اس نے میرے سامنے بنس کر کہا کہ " تم بچھے اس کے سمامنے ذلیل کر رہے ہو جو میری راہنمائی کرتا میں نے کہانہیں، اب پیارے! کیا موت کے بعد بھی زندگی ہوتی ہے؟ اس نے جواب دیا کہ " کیاتمہیں علم ہیں کہ اس (خدا) کے پیارے مراہیں کرتے بلکہ انہیں ایک گھر سے دوسرے گھر میں بھیج دیا جاتا ہے؟'' آپ بی نے بتایا کہ گاؤں میں میرے پاس وہیں کا رہنے دالا ایک عمادت کزار اور سلسل مسجد میں رہنے دالا ایک جوان تھا، بچھے اس سے حد در مجب تھی، دہ بیار ہو کیا تو میں جمعہ کے دن شہر تماز پڑھنے گیا، عادت سیم کی کہ شہر میں آتا تو دن کا باقی حصہ اور رات اپنے بھائیوں کے ہاں تھہرتا چنانچہ عمر کے بعد جھے بے چین می ہو تی اور

میں عشاء کے بعد گاؤں میں آیا، اس جوان کے بارے میں پو چھا تو لوگوں نے بتایا کہ وہ پریشان ہے۔ میں اس کے پاس پہنچا اور سلام کہہ کر ہاتھ طائے تو اس کے ساتھ ہی اس کی روح نظل گئی، میں نے اس کے نہلا نے کا انظام کیا لیکن پانی بہانے میں غلطی کر بیشا اور وہ یوں کہ دائی پہلو پر بہانے کی بجائے بائی پر بہا ڈالا۔ آپ فرماتے ہیں اس کا ہاتھ میرے ہاتھ میں تعا تو اس نے اپنا ہاتھ میرے ہاتھ سے چین لیا جس کی بناء پر ہاتھ پر بیری کے لئے ہوئے پتے اتر گئے اور اس کے ساتھ ہی میرے ساتھ بیشے ہوئے خش کھا گئے، پھر آس میں کول کر میری طرف دیکھا جس سے میں تجراحیا، میں نے اس کی نماز جنازہ پڑھی اور ڈن کرنے کیلئے اسے قبر میں

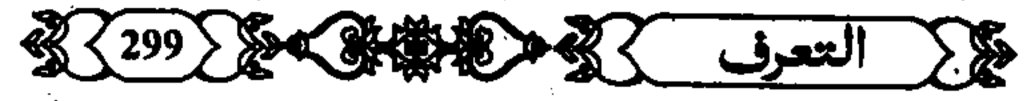


وہ بتائے ہیں کہ وہ اس کے اردگرد بیٹے ہوئے سے کہ ای دوران اس نے چہرے سے کپڑا ہٹا دیا اور ان کے سامنے منے لگا۔ اس پر اس کے بھائی رتیج نے کہا کہ '' کیا موت کے بعد بھی زندگی مل جاتی ہے؟'' اس نے کہا ہاں، میں اپنے پروردگار سے طل ہوں، وہ جھے بڑی خوشی اور خوشگواری سے طل، ناراض ندتھا اور اس نے بھے سندس اور ریشم سے بنے کپڑے پہنا نے ہیں اور یہ بات س لوکہ می نے اس سارے معاطے کو اس سے بڑھ کر آ سان دیکھا ہے جو تمہارے ذہنوں می بے ابزا دھو کے میں نہ رہو کو تک میں سے بیارے محوب حضرت جم طبق جبری نماز جنازہ کیلئے انتظار قرما رہنے ہیں لبذا جلدی کرو۔ پھر اس کی روت یوں



\*\*\*\*





چوہترواں باب:

خود صوفیاء کے ساتھ پیش

آنے والے حالات

حضرت ابو بر تحطی را الله بنائے ہیں کہ میں حضرت سمنون را الله کی مجلس میں بیشا ہوا تھا کہ ایک آدمی نے ان کے پاس آ کر محبت کے متعلق نو چھا کہ کیا ہوتی ہے؟ بیشا ہوا تھا کہ ایک آدمی نے ان کے پاس آ کر محبت کے متعلق نو چھا کہ کیا ہوتی ہے؟ انہوں نے فرمایا میرے سامنے ایسا کوئی شخص نہیں جس سے میں اس کے بارے میں نوچھوں ادر وہ اس کا مغہوم جانتا ہو۔ اننے میں ان کے سر پر ایک پرندہ آ بیشا، وہاں سے کھٹے پر آ گیا تو آپ نے کہا اگر کوئی ایسا ہے تو وہ بہی ہوگا، پھر (پرند بے کی طرف

اشارہ کرتے ہوئے) گفتگو شروع کر دی کہ صوفیاء کے حالات ایسے ایسے ہوتے ہیں، انہوں نے اسی الی چیزوں کا مشاہدہ کیا ہوتا ہے اورخود ان کا حال ایسا ایسا ہوتا ہے۔ آب اس کے بارے میں تفتکو کرتے رہے اور ای دوران وہ پر مار کر ان کے **کمن**ے سے کر کیا۔ حضرت احمد بن سنان دلان کے ایک ساتھی نے کہا کہ ایک دن میں تھر سے نکل کرئیل واسط کی طرف عمیا تو یانی کے درمیان ایک سغید پرندہ بیٹھا تھا اور دہ کہدرہا تحابيش ان لوكوں پر جران موں جو غافل موسط ميں۔ جعزت جنیر خان نشخ نے فرمایا کہ میں نے ایک نوجوان مرید کو دیکھا جوجنگل کے اندرایک درمنت کے پاس بیٹھا تھا تو کہا: اے نوجوان ! تم یہاں س بناء پر بیٹے ہو؟

https://ataunnabi.blogspot.com/ التعرف كي التعرف اس نے کہا کوئی چیز کم ہو گئی ہے جسے تلاش کر رہا ہوں چنانچہ میں انہیں وہیں چھوڑ کر چلا آيا اور پھرجب ميں داپس پہنچا تو يکا يک مجھے دہى ملاجو ميرى قريبى جگھ پر بيشاملا، ميں نے پوچھا کہ یہاں بیٹھ کراب کیا کررہے ہو؟ اس نے کہا کہ میں جو چھ تلاش کرتا پھرتا تھا، وہ مجھے کی ج چنانچہ میں اس کے پاس بی رہے لگا۔ اس پر حضرت جنید منافق فرمات بین که پند تہیں چل سکار که اس کی دونوں حالتوں میں سے کون ی حالت بہتر تھی، آیا وہ حالت جسے تلاش کررہا تھا یا وہ جگہ جہاں اسے اس کی مراد کی تھی۔ حضرت ابوعبداللد محمد بن سعدان دلائين كمطابق أيك بر مصوفى في بتايا کہ ایک دن میں بیت اللہ شریف کے سامنے بیٹھا ہوا تھا کہ کعبہ کی طرف سے کنگنا ہٹ ی منی که '' اے دیوار د! میرے ادلیاءادر پیاروں کیلئے راستہ چھوڑ دو کیونکہ جوتمہاری نیت سے تمہیں دیکھے گا تو وہ تمہارا طواف کرتا ہو گا اور میری خاطر مجھے دیکھنا چاہے تو وہ میرے ہاں طواف کرتا ہوگا۔

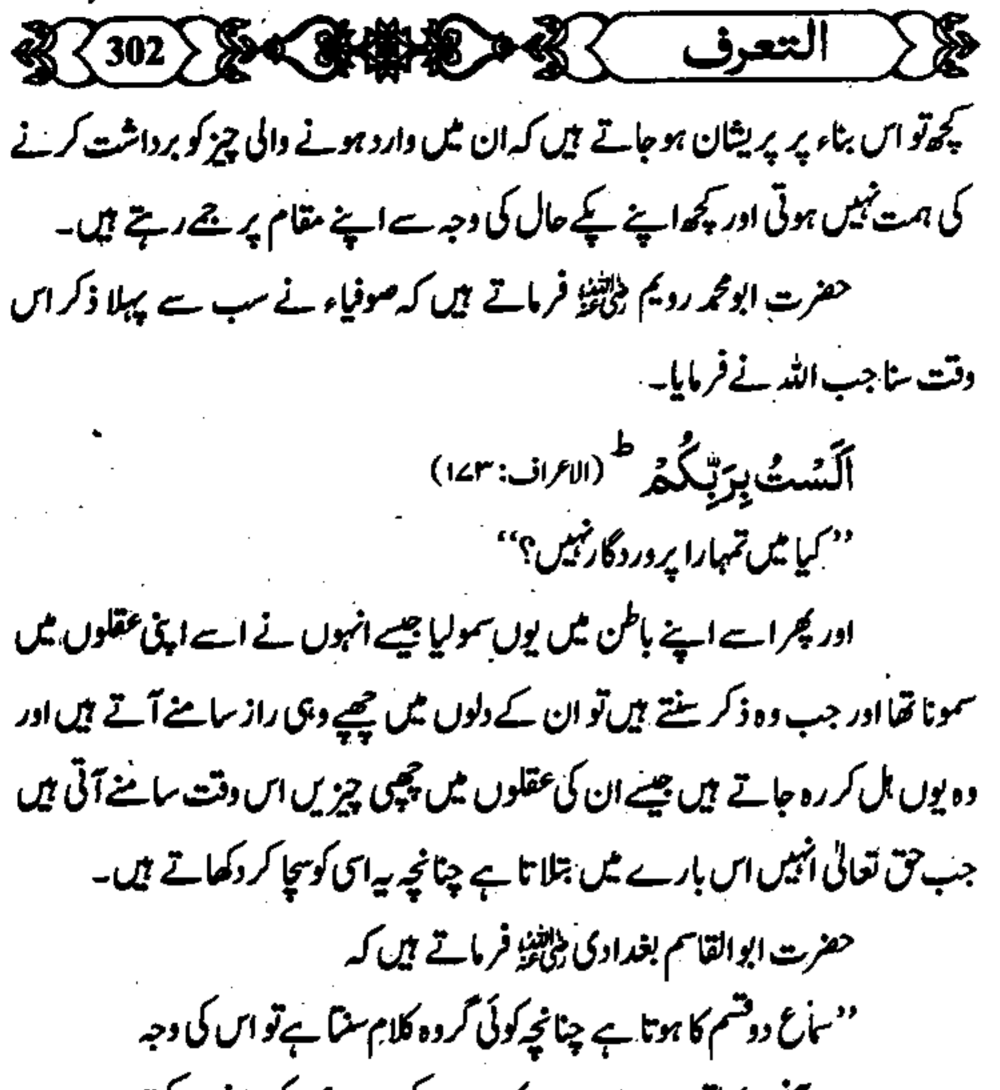


• پچتر هواں باب

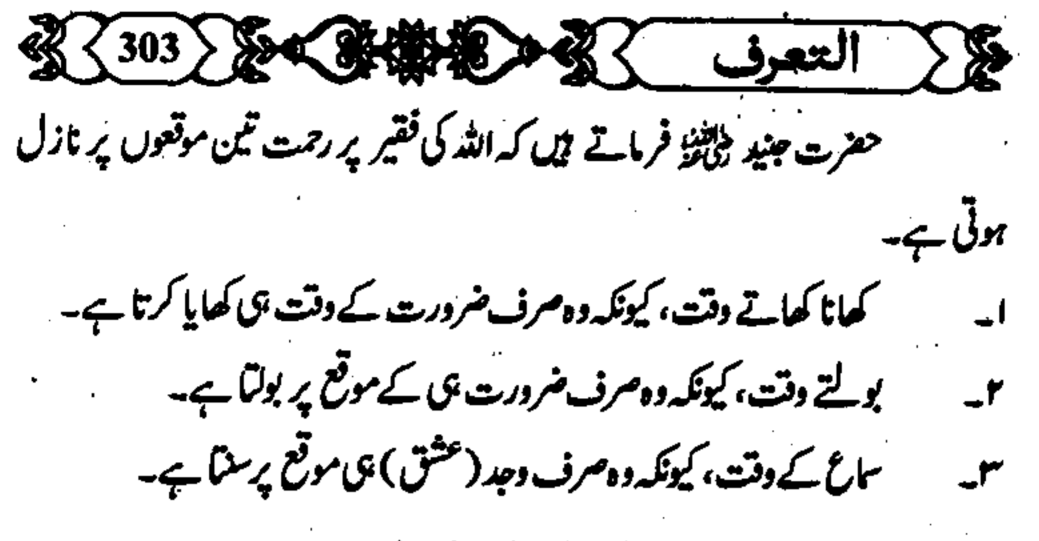
ساع کے بارے میں

ساع کے معانی:

خاص وقت میں ہونے والی تھاوٹ کے موقع پر دل کو بہلانے کا نام ساع ہے البتہ مال والے لوگوں کیلئے سانس ہوتا ہے اور شغل (ورد وظیفے کرنے) والوں کیلئے ذہن میں اللہ کے رازوں کو لاتا ہوتا ہے اور اسے طبیعتوں کو سکون دینے والی چیزوں کی 'بجائے اس لئے پیند کیا جاتا ہے کہ انسانوں کے دل اسے بھیے اور اس کے ذریعے سکون حاصل کرنے سے دور ہوتے ہیں کیونکہ سی اللہ کی طرف سے آیا کرتا ہے اور اس کی طرف داپس چلاجاتا ہے۔ ہاں کشف (دل کی آنکھوں سے دیکھنا) اور مشاہدہ کرنے والوں کو اس کی ضرورت نہیں ہوتی کیونکہ ان کے ہاں ایسے سبب ہوتے ہیں جو کشف کی راہوں میں ان کے باطن کوستھرا کرتے ہیں۔ میں نے حضرت فارس طافق کو یوں فرماتے سنا تھا میں حضرت قوطہ موسلی طاہن کے پاس تھاجو چالیس برس تک بغداد کی جامع مسجد کے ایک ستون کے پاس بیضے رہا کرتے ہے، ہم نے کہا: یہاں ستحری آواز والا ایک قوال موجود ہے تو کیا ہم آپ کیلئے اسے بلا لائی ؟ انہوں نے کہا: میں بدیات پندنہیں کرتا کہ کوئی مخص میری بات میں رکاوٹ نینے یا کوئی قوال مجھ پر اثر ڈال سکے بلکہ ان کاموں کو چھوڑ چکا ہوں چنانچہ برساع جب کانوں سے ظراتا ہے تو ان میں چھے رازوں کو ابحار دیتا ہے جس کی وجہ سے



ے آنسونکالنا ہے، ہاں وہ بدکلام پرکھ اور ذہن کو حاضر رکھتے ہوئے ساع کرتا ہے اور دوسرا گردہ صرف آداز سنا ہے جوروح کی خوراک ہوتی ہے اور جب روح میں طاقت پیدا ہو جاتی ہے تو دہ اپنے مقام کو دیکھتی ہے اور جسم کو سنوار نے سے رک جاتی ہے اور پر عین اس موقع پر سنے دالے سے چینی اور ہلنا جلنا دکھائی ديتا ہے۔' حضرت ابو عبداللد نباجی طالطن فرمات میں کہ حقیق ساع وہ ہوتا ہے جو سوج با رکو اجمارے اور وہ کوشش سے آنسونکا لیکن اس کے علاوہ برزی آزمائش ہوتی **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



\*\*\*\*

• • • • •

•

• •



الجمد للذكر "المتعرف" عليمي المجم ترين كماب كا ترجمة محدة مؤرخه 21 كوبر 2012ء بروز اتوار، باره بنج كر دس من پر عمل مور باب اور من بشرط صحت ترجمه حاصل مونے والے تواب كو تصور مصطفى سيز يوند اكا برا مت اور امت كى روحوں كو ايصال كرتا موں البته اس موقع پر اپند نامور، شفقت شعار اور قابل ترين اساتذه كى خدمت ميں پيش كرتا مول جن ميں سند المحد شين حضرت ابو البركات سيد احمد رضوى (حزب الاحناف، لامور)، فقيد اعظم ابو الخير مفتى محد نور الله نيمي (دار العلوم حذيه زير يد يسير پور) اور حضرت مغتى محمد المرور)، فقيد اعظم ابو الخير مفتى محد نور الله نيمي (دار العلوم حذيه زير يد يسير پور) اور حضرت مغتى محمد سين نيمي (جامعه نيمية، لامور) بيسيد شمال بين اور شيخ الحديث علامه ابو الحسنات محمد اشرف سيالوى مدخلد العالى كى ترقى درجات كيليخ دعاء كو بيں ۔ آخر ميں ابند تعالى الدين كريمين كيليخ محمى ايصال كرتا موں، الله تعالى انبيں

لوتاه كار شاہ محدچشتی عفی عنہ خوش نویس (فاضل درس نظام) محمود يوره ،تصور 0321 - 0312 6577473 0492772040

#### \*\*\*\*

